
Christian den Fjerdes foliobibel og dens 
ikonografi

Af Carsten Bach-Nielsen

At Christian den Fjerde (Chr. 4.) ønskede at se sig fremstillet som den 
ortodokse lutherdoms, den sande religions, ypperste forsvarer, har væ­
ret et af de væsentligste gennemgående motiver i den stak publikatio­
ner, jubilæumsåret 1988 resulterede i.1

Det er uomtvistet, at trospropaganda, monarkistiske tendenser og 
kongens personlige fromhed er sammenvævet i et fintmasket net, der 
synes at omspinde den strøste del af de kunstneriske ytringer på offi­
cielt plan i hans regeringsperiode.2

I overensstemmelse med kongens idealbillede af sig selv som den 
lutherske konfessions beskytter og med hans forståelse af den cura 
religionis, han udøvede, blev der i hans regeringstid udgivet hele tre 
forskellige udgaver af Bibelen på dansk. H. P. Resens oversættelse di­
rekte fra originalsprogene 1607 revideredes af Hans Svane i 1647,3 men 
herimellem, i 1632-33 tryktes den foliobibel, der bærer navnet Chri­
stian den Fjerdes Bibel - en revision af den forrige store Lutherbibel, 
Frederik den Andens Bibel, fra 1588-89. Med de store folioudgaver af 
Lutherbibelen er der tale om kirkebibeler, der alle er prydet med mere 
eller mindre overdådige titelblade. I det følgende er det således den 
store Bibel af 1633, hvis titelkobber skal underkastes en nøjere under­
søgelse.

Bibelbogen havde i ortodoksiens tid en bevidsthedsmæssigt høj pla­
cering. Bogen indeholder, men udtrykker også symbolsk »verbum 
dei«. Denne bibelbogens centrale betydning i ortodoksiens selvforstå­
else udtrykkes i en række medailler fra første halvdel af 1600-tallet. 
Medailler må på begrænset plads prægnant udtrykke en central tanke - 
og denne er helt klar i Ole Worms udkast til skuemønter ved reforma­
tionsjubilæet 16174 (fig. 1). Motivet på en af disse er en bibelbog, der 
udsender det evangeliske og sande lys i modsætning til det papistiske 
mørke med lås for alter og font. Samme forestilling om Bibelen i forbin­
delse med det skinnende sandhedslys findes i medaillen »Pro religione 
et libertate«, slået i anledning af kongens indgriben i Kejserkrigen 
omk. 1625 (fig. 2). Lyset, der skinner i mørket, er placeret på en 
tydeligt markeret foliobibel og forsvaret af »Den væbnede Arm«.5 Bi­
belbogen rummer og udsender det lys, der selv i trængselstider udgør et 
sikkert pejlemærke for nationen. Bogen er åbenbaringen af vera lux.

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1990, s. 61-90



62

Fig. 1. Ole Worms udkast til skuemønt i anledning af Reformations jubilæet. 
(GI. Kgl. Saml. 4°, 3119, 11).

Fig. 2. Médaillé i anledning af Christian den Fjerdes indgriben i Kejserkrigen.
Ca. 1625.

Når bibelbogen i sig selv har en åbenbaringskraft, kan det heller ikke 
undre, at selvåbenbarelsens ord fra Joh. 14,6 indtager en så væsentlig 
placering i titeltræsnittet på Resens Bibel (fig. 3). Her er ordene place­
ret i et spejl, hvor Kristus selv ville forventes at findes. Man kan have 
sine berettigede tvivl om, hvorvidt det er Kristus eller bogen, der 
åbenbarer sig her.



63

Fig. 3. Titeltræsnittet i Resens oversættelse af Bibelen, 1607. Fot. Statsbiblio­
teket.



64

Bibelens ord blev nok hørt på dansk i de første århundreder efter 
Reformationen, nemlig i gudstjenesten, men folkelæsning blev bogen 
ikke før pietismens tid og oplægningen af de mindre, billige og håndter­
lige bibeludgaver. P. G. Lindhardt mener, at skriften trods alle gode 
principper ikke var nogen åben bog i de første reformatoriske århun­
dreder: »Den lå på altret og dyrkedes som en lutherdommens fetisch, 
der hvor man før havde dyrket sakramentet«.6 Der synes at være tale 
om en videreleven af middelalderlige tanker om bogens anagogiske 
kraft, om den hellige lukkede bog og om bogen som et nationalt og 
konfessionelt symbol.7

Resens Bibel var med sit beskedne format et skridt i den rigtige 
retning, men den blev aldrig populær blandt lægfolk, der var vænnet til 
Lutherbibelens bedre og friskere sprog. Lutherbibelen betragtedes i så 
høj grad som en kirkebibel, at det i 1629 af kongen besluttedes at 
udgive den påny i en dyr og uhåndterlig folioudgave. Dette på trods af 
professorernes udtalte ønske: »... endog den Bibel in folio haffuer en 
schøn renlig och leeslig literam, saa er doch formaten thill at bruge i 
gemeen all for stor och vhendelig, och icke heller huermands kiøb. 
Disligiste efterdi vdi den liden in Octavo er hell smaa Stijl, som icke 
kan aff huermand lesis, sønderlich aff gammel folck, som sig helst udi 
Guds ord ville belystige och øffue, siunis oss herudi ochsaa, adt man 
ingen skickeligere Tryck efter forberørte ledighed kunde bruge end vdi 
stor Quarto paa smuck medianpapir, med en reen och maadelig typum, 
som baade en och anden kunde vere bequem til adt kiøbe och lese«.s

Det ideologiske aspekt sejrer over den praktiske anvendelighed. 
Lindhardt tilskriver det Chr. 4.s forfængelighed, at Lutherbibelen ud­
kom i folio og ikke i kvart.9 Dette må da tolkes derhen, at Chr. 4. 
bevidst ønskede at slutte sig til rækken af reformationskonger og som 
Christian den Tredie og Frederik den Anden at udgive den store kano­
niske Lutherbibel.

Et så stort projekt krævede en økonomi, der knap var basis for fra 
centralt hold i det forarmede rige. Kapitalen skaffedes derfor ved ud­
læg i kirkernes kasser, der dog lovedes pengene tilbage ved udgivelsen 
og salget10 af de 2000 eksemplarer.

Arbejdet med revisionen af 1589-udgaven havde en træg start. Dette 
bl.a. som følge af en uoverensstemmelse mellem kongen og professo­
rerne om, hvorvidt Christian den Tredies eller Frederik den Andens 
Bibel skulle lægges til grund for arbejdet.11 Uoverensstemmelsen faldt 
ud til fordel for Frederik den Andens Bibel og fra 1631 besørgedes 
revisionen af H. P. Resen.

Christian den Fjerdes foliobibel adskiller sig kun lidt fra sin forgæn-



65

ger;12 forsynet med Veit Dietrichs summarier, Luthers marginalnoter 
og - som noget nyt for Lutherbibelerne - med versikler, versindelinger, 
som i Resens bibeloversættelse af 1607. Denne forholdsvis store lighed 
med Frederik den Andens Bibel har sikkert medvirket til den ringe in­
teresse, forskningen har vist den.

På illustrationssiden er Chr. 4.s Bibel også konventionel - om ikke 
ligefrem gammeldags og utidssvarende. Som illustrationer valgtes det 
at genbenytte Virgilio Solis’ træsnit i Jacob Mores’ rammer fra 1589- 
udgaven.13 Solis’ illustrationer betegnede allerede i 1589-udgaven en 
kendelig degeneration i forhold til Erhard Altdorfers i 1550-udgaven - 
for slet ikke at tale om Melcior Lotters helt raffinerede træsnit i Christi­
an den Andens Ny Testamente fra 1524.

Det egentligt nye i udstyret af Chr. 4.s Bibel er de kobberstukne 
titelblade til bibelens tre dele: a) de historiske og poetiske bøger, b) 
profeterne og c) Ny Testamente, hvortil kom kongens portræt. Denne 
del af arbejdet udførtes af hofkobberstikkeren Simon de Pas.14

Med dette udstyr er bogen stilistisk en blandet affære, idet den noget 
uheldigt kombinerer renaissancens bogkunst med de træskårne illustra­
tioner og barokkens med kobberstukne titelblade.15

Altdorfers titeltræsnit benyttedes i Chr. 3.s Bibel såvel til den samle­
de Bibel som til de tre enkeltdele, hvilket kunne give en god mening. 
Dette blads ikonografiske idé forener den gamle og den nye pagt med 
profeten Jesaja som bindeled ved træets fod.16 Titelbladene til profe­
terne og Ny Testamente forsynedes med særlige skriftcitater, der ligele­
des understregede bibelens enhed.17

Samme gode mening gav titelbladet på Resens Bibel 1607 på trods af 
sin ringe kunstneriske kvalitet. Her ses nemlig såvel repræsentanter for 
den gamle som den nye pagt.

Derimod opviser Frederik den Andens Bibel (fig. 4) et problem 
m.h.t. titelbladets anvendelighed til samtlige dele af Bibelen. Her er 
der tale om et træsnit, der alene rummer motiver fra Mosebøgerne - og 
sagligt kun vil kunne finde anvendelse til Bibelens første trediedel. 
Titelbladet svarer ikke til titelen »Biblia Det er den gantske Hellige 
Skrift«. Dog benyttedes det til profeterne og Ny Testamtente med de 
samme skriftciater som i Chr. 3.s Bibel.18

For at undgå denne inkonsekvens i Chr. 4.s Bibel, måtte der enten 
forfærdiges eet titelkobber, der sagligt og motivisk kunne være dæk­
kende for alle Bibelens dele - eller der måtte bestilles mindst tre sepa­
rate kobbere. Det blev den sidste løsning, der valgtes, skønt den heller 
ikke var tilfredsstillende. Der bestod stadig en diskrepans mellem titel 
og motiv på første titelkobber. Med en disposition som denne, måtte



66

Fig. 4. Titeltræsnittet i Frederik den Andens Bibel, 1589. Kongevåbenet er 
tydeligvis sekundært i forhold til Virgilio Solis’ oprindelige blad til Frankfurtbi- 
belen 1560.



67

nemlig titelkobberet til Bibelens første trediedel være såvel indgang til 
de historiske bøger i Gammel Testamtente som til den samlede Bibel. 
Dette forhold fandt først sin løsning med den Resen-Svaningske Bibels 
fem titelkobbere i 1647.19

Af kontrakterne og forhandlingerne med bogtrykkerne Salomon 
Sartor og Melchior Marzan samt med kobberstikkeren Simon de Pas 
og -trykkeren Christoph Vogel kan man nøje følge produktionens for­
løb.20 Det er tydeligt, at Jesper Brochmand har den praktiske styring af 
projektet i nært samarbejde med Resen.

Simon de Pas indkaldes den 23. juli 1631 og befales at udføre et 
»Frontispicium« til Bibelen med kongens kontrafej.21 Han pålægges at 
udvise større flid end tidligere. Brochmand rykker ham ved samme 
lejlighed for et arbejde han har i opdrag for ham selv. Arbejdet blev 
ikke færdigt til nytårsdag, men den 18. februar forelagdes der udkast til 
fire kobberstykker, der skulle være færdige til St. Hans. De tre af disse 
synes umiddelbart at kunne godkendes, mens det fjerde krævede særlig 
godkendelse af kansleren. Man må antage, at dette fjerde kobberstyk­
ke er det med kongens portræt. Kontrakten mellem Simon de Pas og 
universitetet omfatter fire kobberplader. 14. marts gør Simon de Pas 
vitterligt, »adt Jegh er wenligen forenett med Hederlige och Høylerde 
Mend Rectore och Professoribus i Kiøbenhaffns Universitett om 4 
Kaaberstycher thill den stoere Bibell, som nu er i Trych, adt forferdige; 
dette ene for paa det gamle Testamtente; dette andett Kong. Mayttz. 
Contrafey; det tredie for paa Propheterne, huor udj kommer die 4 
stoere Propheter, och naaget hoes en huer i ett serdelis schiltt aff deris 
Prophetie, och underneden i ett serdelis Schillt die 12 smaa Propheter; 
och dett fierde for paa dett Ny Testamente; alle och en huer effter den 
Affrisning, Jeg derpaa haffuer och aff Rectore och mig er paaschreffu- 
et«.23 Simon de Pas og Christoph Vogel aflønnedes med et udlæg i 
Amagers kirkekasse.24

Man kan regne med, at der intet tilfældigt er i de forfærdigede titel­
kobbere. De er nøje granskede og godkendte af såvel Det teologiske Fa­
kultets professorer som rektor og kansler. Man må antage, at Simon de 
Pas har fået klare instrukser om, hvorledes bladene skulle se ud - og min 
antagelse er, at Jesper Brochmand kan afsløres som havende haft en væ­
sentlig indflydelse på, hvordan især det første af kobberne udformedes.

Bibelens titelblad, der altså samtidig er titelblad for dens første tre­
diedel med Mosebøgerne, de historiske bøger og de poetiske bøger, er 
meget tæt i kompositionen. Jørgen Sthyr kalder grupperingen af figu­
rerne for kluntet,25 hvilket nok må tilskrives den omstændighed, at 
figurerne er underordnet en samlende idé.



68

Fig. 5 a. Simon de Pas' titelkobber i Christian den fjerdes foliobibel, 1633. Fot. 
Statsbiblioteket.



69

Fig. 5 b. Simon de Pas' kobberstukne portræt af Christian den Fjerde i foliobi- 
belen 1633. Fot. Statsbiblioteket.



70

Bladet (fig. 5a) er arkitektonisk opbygget i en trinvis formation med 
tre niveauer, hvilket betyder en forskydning indefter i billedplanet, jo 
højere der nås op i billedet.

På det øverste plan til venstre ses Moses med lovtavlerne. Med ven­
stre hånd peger han på bibelbogen, i hvilken loven er nedfældet og 
bevaret for os. Overfor denne, til højre, ses Aron med røgelseskar 
foran Pagtens Ark, der er smykket med keruber.

Selve titelspejlet består i et illusionistisk klæde, der er ophængt mel­
lem Adam og Eva til venstre og Noah, Abraham og Isak til højre. 
Noah er genkendelig på oliegrenen og Arken på bjerget helt til højre. I 
kontrasteringen af syndefaldet med Noah og Abraham er der antydet 
et føderalteologisk skema. Noah og Abraham bekræfer Guds nåde­
pagt, der peger fremad mod virkeliggørelsen i den nye pagt i Kristus.

På det nederste plan, nærmest betragteren (figurernes fødder går ud 
over den nedre billedafgrænsning) ses tre personer. Til venstre den 
aldrende kong David, melankolsk og indadvendt med harpe og penne­
fjer. På pulten foran ham ligger psalteret opslået. Titelen er anført på 
bogens blade.

Overfor David til højre ses en yngre, mere vågen og handlekraftigt 
udseende konge med scepter i hånd. Han er bistået af et barn, der har 
slået den foran ham liggende bog op på II Regum 23, hvilket gør det 
muligt med fuld sikkerhed at identificere ham som Juda reformkonge 
Josias.

Hertil kommer en tredie figur, der indtager den centrale plads i 
titelbladet. Denne er nemlig som den eneste placeret i bladets midter­
akse, der oventil udgøres af åbenbaringen af Jahwes navn. Dette navn 
forplantes nedefter som det skabende ord i et særligt felt ved en trom­
pet, der bryder ind ovenfra. Herefter fortsættes linien ned gennem 
titelspejlet for at dele sig i to linier, der udgår fra den centralt placerede 
persons hovedprydelse. Denne opsplitning af den centrale akse antydes 
af såvel bogpulten som af armene, der rækker en slavebuddik mod 
David og en kongekrone mod Josias.

Den centralt placerede person må være Samuel. Derved opstår der 
ganske vist en brist i bladets logik. Samuel salvede Saul og David, men 
der er ikke nogen bibelsk forbindelse mellem Samuel og Josias. Det 
skal dog være opgaven at argumentere for, at denne figur kun kan være 
Samuel. Argumentationen vil forløbe over en sammenligning med tid­
ligere Lutherbibeler, en undersøgelse af de kongelige regalier, bibelens 
summarier og marginalnoter og endelig en række kirke- og statsretslige 
kilder fra samtiden.

Christian den Tredies Bibel fra 1550 er foruden Altdorfers titeltræ-



71

snit forsynet med et portræt af kongen og en helsides gengivelse af det 
danske kongevåben, tegnet af Jacob Binck.26 Kongevåbnet (Erik af 
Pommerns unionsvåben fra 1398) er forsynet med tilskriften: »Insigni­
um Christiani Tertii Danorum etc. Anno MDL«. Der er tale om en 
egentlig fyrstebibel.

Frederik den Andens Bibel er også i de fleste eksemplarer forsynet 
med kongens portræt i kobberstik af Henrick Goltzius,27 men kongevå­
benet er nu flyttet til selve titelbladet, hvor det er sekundært. Det 
erstatter nemlig det oprindelige motiv, der i Frankfurterbibelen (hvor 
titelbladet oprindeligt brugtes) er Farao, der plages af frøerne.28 Der er 
hermed er skabt en art tradition for placering af våbenskjold i den 
nederste trediedel af bibeltitelblade. Således da også i titelbladet på 
Resens bibel, 1607, der ikke viser kongevåbnet, men Danmarks rigsvå­
ben med de tre løver sammen med Chr. 4.s symbolum. I størrelse er 
rigsvåbenet dog meget tilbagetrædende.

Med den opvurdering af monarkismen, som Chr. 4.s regering - i 
hvert fald indtil midten af 1620’erne - viser, måtte man da kunne 
forvente et pragteksemplar af et kongevåben nederst på den Bibel, der 
bærer hans navn; men det er ikke tilfældet. I stedet ses en scene udspil­
le sig, hvor den kongelige magt overdrages to gammeltestamentelige 
konger. Kongevåbenet er flyttet til rammen af kongens portræt som 
bekroning.

Sammenlignes den krone, Samuel holder i sin hånd mod Josias med 
kronen på Simon de Pas’ kongeportræt, vil det konstateres, at de har 
stor indbyrdes lighed. Man kan uden videre fastslå, at det er Danmarks 
Riges krone, der overgives til Josias - og at den har denne symbolske 
betydning er også klart derved, at Josias allerede bærer en åben, takket 
krone. Kronen i Samuels hånd har ikke stor lighed med den nye åbne 
pragtkrone, der udførtes til Chr. 4.. Den er nemlig en med bøjler 
lukket krone. Dette forhold er imidlertid grundigt undersøgt af Gud­
mund Boesen, som fastslår, at Chr. 4. i heraldisk anvendelse gik over 
til brugen af den lukkede krone i 1624 og reelt omdannedes den åbne 
krone på et tidspunkt (måske 1633) til en bøjlekrone. Bøjlerne er 
senere fjernet, men skruehullerne ses endnu.29 Boesen afviser den 
gængse opfattelse, at bøjlekronen i modsætning til den åbne krone 
generelt er udtryk for arve-enevoldskongens magt.30

Scepteret i Josias’ hånd kan kun sammenlignes med billedlige gengi­
velser af Chr. 4.s scepter, da det ikke eksisterer mere. Holder man sig 
imidlertid til tydelige gengivelser, viser der sig her en slående lighed,31 
som atter synes at indicere, at der er tale om en gengivelse af et af 
rigens regalier i Josias’ hånd.



72

Samme mulighed for undersøgelse har vi ikke med hensyn til slave- 
buddiken. Den ældste bevarede på Rosenborg er fra Frederik den 
Tredies kroning 1648 og har ikke samme form som den, Samuel rækker 
mod David.32 På trods heraf må det stå klart, at de tre gammeltesta- 
mentelige figurer i titelbladets nederste felt gør det ud for kongevåb­
net. Med rigens regalier i hænde spiller de en repræsentativ rolle. De 
dækker over en politisk realitet.

En forløbig forståelse af de tre gammeltestamentlige figurers betyd­
ning kan søges i selve bibelteksten med summarier og marginalnoter. 
Læseren står nemlig ikke alene overfor teksten, men tages ved hånden i 
læsningen gennem den kraftige kommentering, der bibringer den rette 
forståelse af det læste. Veit Dietrichs summarier fra 1545 er ofte udfor­
met som sande spejle for fyrster og øvrighed og derfor ganske oplysen­
de om den legitimation man kirke- og statsretligt fandt i den hellige 
skrift.

Den bog, der ses placeret foran David er slet og ret betegnet »Psalte­
rium Davidis«, hvilket giver et betydeligt spillerum for tolkninger. Dis­
ses antal kan dog reduceres efter flere kriterier. Den ikonografiske 
figur af den melankolske David med harpen peger traditionelt hen på 
Ps. 43,33 der rummer kongens ydmyge klage og forventning om atter at 
kunne takke Gud med Harpespil. Summariet til denne salme viser dog 
tilbage til Ps. 42, hvor det hedder: »XLII Er en Bedepsalme/ i huilcken 
hånd klager offuer den banghed som er i Hiertet, Ligesom Gud vaare 
vred paa hannem/ oc vilde plage hannem. Oc maa der til med lide spaat 
aff de wgudelige/ Huor er din Gud? Fordi at de wgudelige kunne ikke 
ladet/ at de jo skulle pibe/ lee og spaatte/ naar de see at det gaar de 
Fromme ilde. Ah (sige de) huad skeer dem ret/ det skal gaa de Kætte­
re. Oc mene icke andet/ at naar nogen plagis/ at det jo skal være et vist 
tegen til Guds Vrede. Men naar de self blifue plagede/ da skal det hide/ 
at de lide for Guds skyld/ oc at de blifue hellige Martyrer derofuer. De 
forderffuelige/ blinde/ oc forgifftige blindis ledere/ ville icke vide/ at 
Gud straffer sine/ oc dog trøster dem igien/ oc forlader dem icke ...«34 
Her kan ses et glimt at tanken om den forhånede, ydmyge, men from­
me konge, som efter Kejserkrigen kommer til at indtage så væsentlig 
en plads i Chr. 4.s selvforståelse. Kongen isoleres stadig mere i en 
fjendtlig verden, som den, der hjemsøges af kætterske og ugudelige 
anslag, den evangeliske fromheds eksemplariske skikkelse.35 En profe­
ti om kirkens (den evangeliske) trængsler, findes eksempelvis i Ps. 89, 
hvori det hedder: »Jeg giorde en Pact med mine Udvalde/ Jeg soer 
David min Tjenere. Jeg vil beskicke dig Sæd evindelige/ Oc bygge din 
Stoel stedse og altid. Sela«. Summariets sidste halvdel lyder: »Men i



73

det xxxiv. Vers begynder hånd (Etan) oc propheterer/ huorlunde dette 
herlige og deylige Rige skal formedelst Antichristen undertrædis/ søn- 
derrifues og forderfuis. At det siunis lige som GUD hafde forget de 
første rige Forjettelser/ oc vilde nu giøre aldelis tuert imod sit eget Ord. 
Men os til Trøst i denne sidste tid/ er saadant tilforn forkyndet/ paa det 
at vi icke skulle falde i Mishaab/ om os tycker at der er ingen Christen- 
hed mere paa Jorden. Fordi under Machomet og Pafuedommet siuntis 
der icke at være nogen Kircke/ naar mand anseer deris Regimente/ oc 
dog motte hun blifue under dem baade/ endog hun vaar jammerlige 
refuen oc foractet«.36 Denne blanding af undergangsstemning og trøst i 
forbindelse med David, om hvem det i samme salme hedder, at han 
salvedes af Gud, og at Gud vil nedslå hans fjender for ham (v. 21 f), er 
nok typisk for den stemning der prægede landet efter krigen, der sås 
som et nederlag i den evangeliske kirkes kamp mod antikristen. Jeg 
mener, at den melankolske Davidstype søger at lede tankerne i den 
retning - mod forhånelse og triumf i sidste ende.37

Man kan også søge at klarlægge Davidsskikkelsens politiske brug 
gennem salvningsmotivet, der findes kommenteret fyldigt i summa- 
rierne til 2. Sam. 5 f., der meget klart understreger den cura religionis, 
der følger med salvelsen til kongeembedet. Her er David eksemplarisk, 
idet han »besørger icke alleniste Regimentet/ men ocsaa Kircken oc 
Guds tieneste/ oc forfremmer den met all flid oc alvorlighed ...«38 Her 
er der decideret tale om fyrstespejle.

Hvad Josias angår, stiller sagen sig lettere, idet 2. Kg. 22-23 giver 
entydige svar på alle spørgsmål. Josias må for en ortodoks-teologisk 
tankegang være blandt de mest positive konger, idet han jo står for en 
streng overholdelse af den rette og rene lære, som den, der påny brin­
ger uniformitet i kulten. Dertil rammer summariet til 2. Kg. 22 det nok 
vigtigste ord i ortodoksien: boden. Kong Josias var from, omhyggelig 
for kirken og den rette gudstjeneste. Han oprettede alt det, der var 
forfaldet under de ugudelige konger Manasse og Amon. Folket burde 
være straffet af Gud for at have fulgt de falske ord, der lød i forkyndel­
sen, men Gud afstår fra denne straf, »... fordi den fromme Konning 
vaar saa omhyggelig for Guds Ord/ giorde Poenitenz/ oc bedrede 
sig«.39 Summariet og marginalnoterne til kap. 23 er spækket med lov­
ord om denne fortræffelige konge, der bør være et spejl for al verdslig 
øvrighed ved sin radikale måde at udtrydde pavedom, overtro, klostre, 
afgudsdyrkelse samt udvortes øvelse og gudstjeneste. Dette behager 
Gud vel. 2. Kg. 23,25 rummer vurderingen af »Josias den helligeste 
Konning«: »Der vaar ingen Konge for hannem som vaar hans lige/ der 
saa udaf gandske Hierte/ af gandske Siel/ af all Mact/ vende sig til



74

Herren/ efter all Mose Low/ oc der kom ey nogen efter hannem som 
vaar hans lige«.

Vender vi tilbage til forholdet mellem de tre personer, David, Samu­
el og Josias, kan der findes en forbindelse i 2. Kg. 22,3: »Oc hånd 
giorde det som HERREN vel behagede/ oc vandrede i alle Davids hans 
Faders veye/ oc vigede icke huercken til den høyre eller venstre side«. 
Disse ord er udtalt om Josias. De peger formelagtigt på et fader-sønfor- 
hold, der består mellem enhver god konge og forbilledet David. Det er 
et forhold, der konstitueres af en lighed i karakter og gerning. Her 
består den forbindelse, der ellers ikke er umiddelbart synlig gennem 
Samuelskikkelsen.

Hvis dette ideale fader-sønforhold konkretiseres i forhold til den 
politiske situation i Danmark 1633, må der bag David skjule sig en 
Chr. 4. og bag Josias ingen anden end den udvalgte prins, der siden sin 
hylding i 1608 allerede bar titelen Christian den Femte. Danmark hav­
de en tronarving, der allerede i omtale bar kongetitel. Dermed løses 
den tilsyneladende modsigelse i bladet, at det rummer to konger, der er 
lige fremragende, nemlig fader og søn.40

Statsretsligt var Danmark et valgkongedømme, men det var for 
længst blevet en fast skik, at den ældste søn efterfulgte sin fader og 
rigsrådet accepterede at en sådan søn valgtes og hyldedes endnu mens 
faderen levede. Ja rigsrådet havde ligefrem frygtet den situation, der 
måtte opstå, såfremt Frederik den Anden efterlod riget uden arving og 
i 1576 lovet arveret til den fyrste, der ægtede dennes ældste datter.41 
Som en formalitet i 1580 og 1608 afgav kongen en skriftlig forsikring 
om, at Danmark fortfarende var et frit kårerige og en stadfæstelse af 
prinsens forpligtelse til at underskrive håndfæstning med rådet.

De monarkistiske og dynastiske tendenser var i stærk fremgang i 
begyndelsen af århundredet og et klart udtryk herfor findes i Chr. 4.s 
Bibel, i kongens portræt (fig. 5b). Her ses Chr. 4. omgivet af samtlige Ol­
denborgske konger - inclusive Christian den Anden, der ellers betragte­
des som en grum tyran. Scocozza bemærker dette: »Kontinuiteten 
spiller således en større rolle end fordømmelsen af den afsatte Christian 
2.«42 Selve titelbladet kan ses som en forlængelse af dette dynastiske 
princip, da det jo viser arvingen til Chr. 4.s magt i skikkelse af Josias.

At en rollefordeling på titelbladet af den store Bibel, som den her 
antagede, ikke savner belæg, ses af en række samtidige og lidt senere 
kilder.

Ved Chr. 4.s død i 1648 blev der i alle landets kirker prædiket over 
Davids død og overgivelse af magten til sin søn Salomon (1. Krøn. 29, 
26-28). En række af de trykte taler er gennemtrængt af en teokratisk



75

tankegang, som stadig mere uforblommet kunne komme til udtryk. 
Peder Winstrup den Ældres tale ved kroningen 1596 var allerede stærkt 
teokratisk, men blev undertrykt i den officielle beretning om højtide­
ligheden.43 En sådan undertrykkelse finder ikke sted i 1648, hvor det 
sakrale kongedømme og Davidsskikkelsen sættes i centrum. Den mest 
imponerende tale er Peder Winstrup den Yngres. Den er på latin og et 
stort anlagt parallelforløb mellem Davids og Chr. 4.s liv og gerninger. 
Det samme gælder hofprædikanten Lauritz Jacobsøn Hindsholms lig­
prædiken over kong Davids eksempel.44

Ligtalerne og prædikenerne ved Chr. 4.s død lægger stor vægt på 
successionen fra fader til søn. Frederik den Tredie lignes ubesværet ved 
Salomon, men motivet på Simon de Pas’ titelblad viser klart, at denne 
Salomonstanke endnu ikke var aktuel i 1633 - men derimod Josias.

Joasias kan have haft en særlig positiv klang for Chr. 4.. Denne var 
blevet fremholdt for ham som et ideal ved kroningen i 1596 af biskop 
Winstrup,45 men atter er ligprædikenerne den bedste kilde til forståelse 
af den politiske udnyttelse af gammeltestamentelige eksempler. Da 
den udvalgte prins i 1647 døde af druk, prædikedes der over 2. Kg. 
22,18-20, altså om Josias. Hindsholms prædiken deler teksten i to dele 
og »Begge disse Stycker ville vi i HERrens fryet kortelige offuerveye oc 
betracte/ oc til denne S. HErris/ vor Naadigste udvalde Printzis Gud- 
fryetige Leffenet/ oc salige endeligt/ saa viit mueligt/ applicere oc hen­
føre«.46 Dette gøres så i den lange prædiken, hvor også kongens gud­
dommelighed kraftigt understreges.47

Hvornår denne identifikation af den udvalgte prins og Josias har 
fæstnet sig, er svært at vide. Ved hyldingen i 1608 er der eksempler på 
andre identifikationer, således med kong Josafat,48 men at den ligger 
fast ved 1633 må være klart.49

Den monarkistiske, dynastiske linie lod sig vel i praksis forene med 
valgkongedømmet, skønt den ikke forfatningsmæssigt var en realitet. 
Den accepteredes så længe, det var muligt politisk at nå til en balance 
mellem konge og rigsråd. Rådets midler til opretholdelse af denne 
balance var selvsagt håndfæstningerne, der fremkom ved - ofte hårde - 
forhandlinger og garantier, der sikrede, at konge og tronfølger over­
holdt deres pligter.

Under det herskende system var det af central betydning for rådet at 
kunne belære en tronfølger om en god konges dyder og pligter.50 Det 
kan derfor have god mening, når Lyseander ser kåringen af en udvalgt 
prins som en styrkelse af valgkongedømmet. Andre statsretstænkere 
advarer dog mod denne tidlige binding af rådet.51

Suveræniteten i Danmark lå hos rigets krone, som kun var fyldgyl-



76 

digt repræsenteret i forbindelse med rigsrådet. Danmark var således et 
»dyarki« eller »monarchia mixta«, der fungerede med en stadig veks­
lende magtfordeling. I Chr. 4.s første regeringstid frem til 1625 betød 
kongens handlekraft i forbindelse med gode politiske og økonomiske 
konjunkturer en opskrivning af kongemagten, mens den forfejlede 
udenrigspolitik 1625-9 skabte rum for en ekspansion af rådets magt. 
Herved bevægede landet sig ind under »adelsvælden«. Vendepunktet 
indtraf omk. 1648 med en stærkere monarkisme under Frederik den 
Tredie og kulminerede 1660 med den absolutte suverænitet.

Danmark var ingenlunde upåvirket af europæiske strømninger in­
denfor stats- og naturret, hvilket Fabricius’ klassiske værk om Kongelo­
ven klart viser,52 men det er stadig diskutabelt, i hvilken grad Chr. 4. 
selv var præget af de nyeste monarkistiske og naturretslige tanker. 
Snarest synes han at hælde til en klassisk kontraktteori, som den fore­
ligger hos bLa. Junius Brutus53 med læren om kontrakterne mellem 
Gud og folk og mellem folk og konge. Brutus fastslår imidlertid, at lex 
står over rex, hvilket giver tilhængerne af denne teori navnet monarko- 
maker p.g.a. den deraf følgende modstandsret. Modstandsretten til­
kommer ikke folket, men rigets højeste embedsmænd, vogterne af 
pagten. Skriftbegrundelsen for denne kontraktteori eller pagtslutnings- 
tanke er kong Josias’ pagt med folket og Gud (2. Kg. 22,1-3) og Sauls 
og Davids indsættelse som konger (1. Sam. 9-11 og 2. Sam. 5,3).54 
Hvad der skiller monarkistiske og naturretslige tænkere er, hvad der 
ligger i lex. Er det den guddommelige eller den naturlige lov?

Med en vægtlæggen på den guddommelige lov, kongens kontrakt 
med Gud og de deraf følgende pligter, banes vejen for teokratiske 
tanker, der på længere sigt undergraver rigsrådets mere realpolitiske 
bestræbelser.

Det teokratiske idékompleks udpspringer af bl.a. det israelitiske sak­
rale kongedømme og føres i 1600-tallet således særligt frem af den 
højeste gejstlighed. De teokratiske tendenser vinder fremgang med 
den gennem kongen foranstaltede gennemtvingelse af en omfattende 
statsortodoksi. Den teokratiske enevælde udformes i Danmark teore­
tisk af bl.a. Gabriel Akkeleje55 under Frederik den Tredie og nedfæl­
des i den mest gennemarbejdede form af Hans Wandal i »Jus Regium«, 
1663-72.

Det teokratiske gammeltestamentelige, dynastiske arvekongedøm- 
me hviler på et religiøst-kultisk fundament. Dets hovedskikkelser er 
Saul og David. Saul udvælges af Gud, salves af Samuel og hyldes af 
folket (1. Sam. 10,1). Dog angrer Gud, at han gjorde Saul til konge (1. 
Sam. 16), og vælger i stedet en konge efter sit hjerte, nemlig David.



77

Med dommeren Samuel står vi i centrum af de statsretslige og særligt 
teokratiske spekulationer over magtens formidling. Han er dommer 
med præstelige funktioner, midler mellem Gud og kongen ved magt­
overgivelsen.

Det er ikke blot i den udviklede teokratiske enevælde, man hos Hans 
Wandal kan finde udtryk for, at hele Guds ordning og Israels historie 
klart peger hen på og udvikler sig mod det davidiske kongedømme;56 
samme udviklingsrække findes - sigtende på Chr. 4 og Frederik den 
Tredie - i Hindsholms ligprædiken over Chr. 4.57 og et klart udtryk for 
betydningen af denne magtoverdragelse til en konge findes i summa- 
rierne til 1. Samuelsbog af Veit Dietrich,58 som dog stærkt understre­
ger, at et sådant kongedømme ikke må udarte til tyranni - der i så fald 
retfærdigvis vil straffes med oprør.

Den, der udfolder en teokratisk lære, der passer til det danske sam­
fund før enevælden, er Jesper Brochmand i »Universae theologiae sy­
stema« fra 1633.

Den teoraktiske lære behandles under afsnittet om politisk øvrighed, 
p. 4099-5010. Øvrigheden er indsat af Gud. Kongerne kaldes i 2. Mose­
bog59 og Salme 82.1 for guder. De træder i stedet for Gud og udgør 
således den øverste suveræne magt. Øvrigheden er ordineret af Gud og 
givet sværdet i hånd til at vogte de to tavler. Folket er forpligtet til at 
lyde øvrigheden og svare den skat - for samfundsordenens skyld.

Brochmand siger, at øvrigheden »ordineres« af Gud, men fastholder 
senere, at den udvælges efter forskellige principper: enten a. umiddel­
bart af Gud som Saul og David, b. ved valg, c. ved succession eller d. 
ved retfærdig erobring. I de tre sidste tilfælde er der tale om en udvæl­
gelse, der finder sted »middelbart« af Gud.

Brochmands system omfatter ikke som i naturretten folket, hvoraf 
staten er opstået, men ser regentens udvælgelse til embedet på linie 
med en gejstlig persons - foregående over en række trin: mandatum og 
ordinatio, der tilhører Gud alene, men også electio, som påhviler kirke 
eller råd. Gennem en sådan sondring kan Brochmand bevare et teokra­
tisk grundlag for staten, men begrænse regentens magt betydeligt.

Øvrigheden er nemlig - skønt middelbart indsat af Gud - ikke løst 
fra lovene. Kongen er bundet af Guds og naturens bud - samt af den 
almindelige lov, lex positiva. Dertil er han bundet af sin forgængers 
påbud vedrørende religionssager. Kongen har lovgivende magt inden­
for disse grænser. Han er dog først og fremmest bundet af sin pagt med 
Gud, hvorfor lovene intet urimeligt må indeholde.

Handler kongen trods alt mod naturens lov og al rimelighed, gives 
der ingen modstandsret - end ikke for rigsråd og rigets højeste embeds-



78

mænd. Dog vil enhver øvrighed, der handler som det afskrækkende 
eksempel i 1. Sam. 8.11 f, skulle belæres om, at den vil finde straf hos 
Gud.

Særligt væsentligt er naturligvis kongens kirkelige tugt og omsorg for 
de troendes samfund. Hvem der har den endelige afgørelse i religiøse 
sager, er dog ikke klart hos Brochmand.60 Josias fremholdes som ek­
sempel på en konge, der udøver disciplina Ecclesiastica.61

Hvordan Brochmands tanker udmøntedes i praksis, ses ved kro­
ningshøjtideligheden i 1648, som det faldt i dennes lod at gennemføre 
som biskop. Fabricius kalder passende kroningsbegivenheden for den 
kirkelige vielse efter det borgerlige ægteskabs indgåelse (håndfæst­
ningen).62

Brochmand kommenterer selv hele ceremonien i en trykt beskrivel­
se.63 Hans latinske tale lader ikke Peder Winstrups fra 1596 meget 
tilbage m.h.t. fastslåelsen af kongernes guddommelighed.64 De læste 
bibelsteder forklares indgående. Det drejer sig om kongeloven 5. Mos. 
17.14-20, hvor kongeidealet fremholdes for folket. Dernæst 1. Kg. 2 
om Davids død og ord til Salomon og endelig det centrale sted 1. Sam. 
8.5. 1. Sam. 8.11-12 kommenteres således: »Saa gaar det til/ naar Gud 
icke maa raade/ oc menniskelig Ordning skattis offuer Guds Ordning. I 
stedet for det milde Regimente/ som den wsiunlig Konge fører/ naar 
mand hannem icke adliuder/ bekommer mand de siunlige Kongers 
haarde Regimente«.

Kulminationen i handlingen er, da kansleren Kristen Thomesen hen­
vender sig til Brochmand, som er ordinator: »Rigernis Regalier ere nu 
offrede paa Guds Altare/ oc dermed ere i ingens/ uden Guds Haand/ 
som allene tilhører/ at faa dennem/ huo han lyster. Aff Eder, som staar 
her i Dag i Guds Sted, begier Meenige Rigens Raad/I samme Regalia 
vilde tage som aff Guds Haand oc paa Guds Vegne denne voris udvalde 
Konning levere udi Haanden, saa bruge Guds Ord til at sige hannem 
Guds Vilie derom/ oc huad det betyder/ som nu forrettis ...« Broch­
mand står altså i dette øjeblik som ordinator i Guds sted og overgiver 
dennes magt til en jordisk konge - ganske som Samuel gav magten til 
David.

Stramningen af adelsmagten ses deraf, at kongens forpligtelser i for­
hold til rådet, håndfæstningen, læses op i kirken, hvilket ikke var 
sædvane ved tidligere kroninger. Endelig overrækkes regalierne, hvis 
betydning udførligt forklares. I teokratisk ånd lægges der særlig vægt på 
slavingen, som giver kongen Guds ånd. Salvingen ansås som en ligeså 
vigtig - om ikke vigtigere - del af ceremonien som kroningen. Dens 
betydning var blevet skærpet gradvist siden Bugenhagens salving af



79

Christian den Tredie i 1537. Bugenhagen tillagde den ikke væsentlig 
betydning, som Brochmand gør det i 1648.65 Forklaringen af salvingen 
bygger på en række centrale bibelcitater66 og dens betydning er, at Gud 
forbinder sig med kongen, der på sin side binder sig til Guds tjeneste.

Den teokratiske stramning er tydelig, når Brochmand udtaler, at 
kongeligt valg og udvælgelse kun kan blive landene til velsignelse og 
undersåtterne til velstand, såfremt Herren ikke vælger kongen. Dette 
er en naturlig følge af det uheldige eksempel, der gives med folket, der 
på hedensk vis forlanger en konge af Samuel. Da får folket nemlig en 
konge af hedenske kvaliteter - Saul var givet i vrede, og han vandrede 
ikke i Samuels veje. Det gjorde David derimod. Samuels veje kan kun 
tolkes som rigsråds og gejstligheds veje.

Simon de Pas’ titelblad er en politisk manifestation, et indlæg i sam­
tidens statsretslige debat. Den i midten placerede dommer er repræsen­
tant for den instans, der distribuerer magten på Guds vegne, vælger og 
ordinerer de fromme konger, holder dem fast på lex. Denne instans er i 
Bibelen Samuel og i den aktuelle virkelighed rigsrådets repræsentant, 
biskoppen.

Kongemagten overdrages altså »middelbart« kongerne David og Jo- 
sias, skønt der ingen direkte slægtsmæssig forbindelse er mellem dem. 
De er kvalificeret til deres høje embeder gennem deres fromhed og 
vilje til at overholde pligterne - særligt inkluderet omsorgen for kirken. 
Bladet rummer altså ikke noget generelt forsvar for en dynastisk poli­
tik. Arvefølgen kan være dynastisk, men at den er det, ligger ikke i 
kongens hænder - men i Guds og rådets. Der er tale om en forunderlig 
blanding af teokrati og rigsrådsstyre i denne magtfordelingsscene.

Dette motiv må anses for passende for den store national Bibel. Det 
erstatter de foregående Bibelers, Frederik den Andens og Resens, pla­
cering af hhv. konge- og rigsvåben på dette sted. Bibelens ikonografi 
placerer den altså i en position med aftryk af såvel teokrati som af 
rigsrådets nøgleposition.

Som helhed handler titelbladet om pagten med Gud. Moses, Aron 
med Pagtens Ark, Noah, Abraham, David og Josias refererer alle til 
denne tanke. Enhver tanke om en egentlig social kontrakt mellem 
individer og suveræn er fraværende. En nærliggende sammenligning er 
det noget senere titelkobber til Thomas Hobbes’ »Leviathan« fra 1651 
(fig. 6), der klart udtrykker naturretstanken med den sociale kontrakt. 
Suverænen med kongekrone på hovedet udrækker som Samuel i Simon 
de Pas’ blad værdighedstegnene sværd og bispestav. Suverænen er her 
sammensat af utallige enkeltindivider, der har indgået en kontrakt. 
Denne tanke ses ikke i det danske eksempel.



80

Fig. 6. Titelkobber i Thomas Hobbes’ »Leviathan« 1651.



81

Simon de Pas’ titelkobber udførtes under strengt tilsyn af professo­
rerne ved Det teologiske Fakultet og særligt af Jesper Brochmand. 
Udfærdigelsen falder sammen med udgivelsen af Brochmands »Syste­
ma« og det er tydeligt, at det er Brochmands tanker, der ligger bag. 
Det er ham, der har udtænkt motivet på den store symbolske og for al 
samfundsliv normataive bog, der skulle ligge på kirkens alter. Enhver, 
der havde øjne og forstand, ville her kunne se, at suveræniteten betod i 
et trekantsdrama mellem Gud, konge og råd.

Hvilke eftervirkninger fik dette titelblad i bog- og kunsthistorisk 
sammenhæng? For at besvare det boghistoriske må man østpå, til Sve­
rige og Finland.

Den første finske helbibel, Dronning Christinas Finske Bibel, kom 
så sent som 1642. Indtil da havde finnerne måttet nøjes med Michael 
Agricolas NT-oversættelse og delvise GT-oversættelse. Den nye Bibel 
blev en meget smukt trykt foliant fra Henrich Keysers officin i Stock­
holm.67 Bibelen findes med flere forskellige titelblade. Dels et ganske 
enkelt med det svenske kongevåben.68 Dels med kobbertitel (fig. 7) og 
dronningens portræt, stukket af Sigismund Vogel.69 Dette sidste er en 
reduceret udgave af Simon de Pas’ blad. Kunstnerisk slet ikke på ni­
veau med Pas’ og indholdsmæssigt interessant derved, at Noah er gle­
det ud. Dette kan begrundes kunstnerisk, idet Vogels blad så giver 
mere luft omkring Abraham. Dertil kommer så yderligere, at hele den 
nederste trediedel af bladet er ændret. Her er det politisk udnyttede 
persongalleri med Samuel, David og Josias udeladt til fordel for uddri­
velsen af Paradis og Jacobsstigen. Dette er næppe kunstnerisk begrun­
det, men skyldes snarere forskellighed i politisk situation mellem Dan- 
mark-Norge og Sverige-Finland. Her var der nemlig ikke behov for 
samme legitimation af kongemagten i teokratisk retning - i hvert fald 
ikke før 1682. Den finske kirkebibel har ikke behov for at reklamere 
for det danske monarchia mixta.

En stor del af de illustrerede danske bibeludgaver har sat sig spor i 
kirkers dekoration.70 I 1600-tallet er kalkmaleriets tid omme, men til 
gengæld fremstår der nye muligheder for dekoration i takt med kirker­
nes stadig rigere forsyning med træinventar og gravminder.

I 1626 opsattes således en prædikestol i Jerlev Kirke (Jerlev Herred, 
Vejle Amt) af to private givere. Denne prædikestols arkadefyldinger er 
siden stafferet med tre af motiverne fra Simon de Pas’ titelblad fra 
kirkebibelen 1633, nemlig Noah, Abraham og Isak samt David. Konse- 
vator Peter Kr. Andersen, der i 1932 fremdrog disse malerier (fig. 8), 
har betegnet dem som »ret gode« og dateret dem til sidste halvdel af



82

Fig. 7. Titelkobber udført i 1642 af Sigismund Vogel til Dronning Christinas 
finske Bibel. Fot. Helsingfors Universitetsbibliotek.



83

Fig. 8. Maleri i det sydligste ar kåde felt på prædikestolen i Jerlev Kirke. Dets 
forlæg er Simon de Pas’ David på foliobibelens titelblad. Forf. fot.

18. århundrede, hvilket sandsynligvis er for sent.71 De kan strengt taget 
gå helt tilbage til årene umiddelbart efter Bibelens udgivelse.

På Stiftsmuseet i Viborg opbevares en stor barokligsten over køb­
mand Kresten Ugelriis, der døde i 1730’erne. Stenen stammer fra den



84 

nedbrudte Gråbrødrekirke i Viborg og dens motiviske udsmykning be­
står i en sammenstilling af motiver fra titelkobberne fra Christian den 
Fjerdes filiobibel. Det centrale indskriftsfelt er flankeret af Kristus og 
Johannes Døberen i fri gengivelse efter Simon de Pas’ kobber til NT. 
Desuden findes i de nedre hjørnemedailloner fremstillinger af David 
og Josias - svarende til bibeltitelbladets figurer. Samuel ses imidlertid 
ikke.

Bibelen har altså haft en funktion udover den at bruges som læsebog 
fra kirkens alter, men spørgsmålet er, i hvilket omfang man i sam- og 
eftertiden har været bevidst om, at de to gammeltestamentlige konger 
dækkede over en politisk virkelighed med deres klare henvisning til en 
dansk konge og tronarving.72

Tankevækkende er det imidlertid, at menigheden i Jerlev i ældre tid 
som nu i billedet af David på prædikestolen på denne måde samtidig 
har et maleri af Christian den Fjerde for øjnene.

Noter
1. Se særligt Steffen Heiberg: Christian 4. Monarken, mennesket og myten. Kbhn. 

1988 og Benito Scocozza: Christian 4. Kbhn. 1987.
2. De i note 1. nævnte værker støtter sig i betydeligt omfang på Hugo Johannsen: 

Regna firmat Pietas. Eine Deutung der Baudekoration der Schlosskirche Christians 
IV. zu Frederiksborg. Hafina. Copenhagen Papers in the History of Art, 1974, 
Kbhn. 1976, p. 67-140 samt Den ydmyge konge. Kirkens bygning og brug. Studier 
tilegnet Elna Møller. Kbhn. 1983, p. 125-154.

3. H. F. Rørdam: Om Bibelarbejderne på Christian IV’s Tid. Ny Kirkehistoriske Sam­
linger VI, p. 294-326 og 417-463. C. J. Brandt: Udsigt over vore Danske Bibelover­
sættelsers Historie. Kbhn. 1889. P. G. Lindhardt: Bibelen og det danske Folk. Kbhn. 
1942. Povl Otzen: Hvorledes Danskerne fik deres Bibler. Det danske Bibelselskabs 
Aarsberetning 1948, p. 12-49. Bidrag til Den Danske Bibels Historie. Festskrift i 
Anledning af Den danske Bibels 400 års Jubilæum. Udg. af Aarhus Universitet. 
Kbhn. 1950, p. 96-147.

4. Bjørn Kornerup: Reformationsjubilæet i Danmark 1617. Kirkehistoriske Samlinger. 
VI rk., vol. 2, p. 68.

5. Georg Galster: Danske og norske Medailler og Jetons. Kbhn. 1936, p. 35-6. Sam­
menlign med Th. Kingos 4. morgen- og aftensang, hhv. str. 10 og 11 i Aandeligt 
Siungekoor, 1. part.

6. Lindhardt: Bibelen og det danske Folk, p. 39.
7. Otto Norn: Ord og Billede. Nordiske Studier. Festskrift til Chr. Westergård- 

Nielsen. Kbhn. 1975, p. 195-6.
8. H. F. Rørdam: Bibelarbejderne, p. 431-2.
9. Lindhardt: Bibelen og det danske Folk, p. 31.

10. H. F. Rørdam: Bibelarbejderne, p. 419-20.
11. Samme, p. 434-5.
12. Samme, p. 428-9.



85

13. Povl Otzen: Illustrationerne i Frederik den Andens Bibel 1589. Fund og Forskning i 
Det kongelige Biblioteks samlinger, XIII, 1966, p. 51-70.

14. H.F. Rørdam: Bibelarbejderne, p. 438-40, 451-2. Jørgen Sthyr: Dansk Grafik I, 
Kbhn. 1943, 61-69. H.D. Schepelern: Simon de Pas og andre Kobberstikkere om­
kring Christian IV. Kunstmusets Aarsskrift, 38, 1951, p. 15-19.

15. Svend Dahl: Bogens Historie. Kbhn. 1927, p. 179.
16. Carsten Bach-Nielsen: Cranach, Luther und servum arbitrium. Analecta Romana 

Instituti Danici XIX, 1990.
17. På bladet til profeterne står: »Alle Propheter bære Vidnesbyrd om denne (CHRI­

STO) at alle som tro paa hannem/ skulle faa Syndernis forladelse/ ved hans Naffn« 
(Acta 10). På titeltræsnittet til NT står fra Matth. 17: »Denne er min elskelige Søn/ i 
huilcken jeg haffuer behagelighed/ hannem skulle i høre«.

18. Herudfra mener Otzen at kunne slutte sig til Solis’ kristendomsforståelse. Der er, 
siger han, intet i bladet, der antyder glæde over Bibelens budskab: »Titelbladets 
åndsindhold tyder unægtelig på, at Virgil Solis manglede dybere bibelsk og kristelig 
indsigt«. Se. Otzen: Illust. i Fr. Ils Bibel, p. 59. En sådan slutning er helt urimelig. 
Der er blot tale om, at man benytter en forside til Mosebøgerne som generel forside 
til Bibelen og dens enkeltdele, hvilket ligesåvel kan være et udtryk for økonomiske 
og praktiske forhold ved bogproduktionen.

19. I 1647-udgaven er der et overordnet titelkobber til hele Bibelen og derudover særlige 
kobbere til Bibelens fire enkeltdele. De er udført af H. A. Greys og til dels påvirkede 
af Simon de Pas’ arbejder til 1633-udgaven.

20. H.F. Rørdam: Bibelarbejderne, p. 435 ff, hvoraf det tydeligt fremgår, at Broch- 
mand har den praktiske styring af projektet. Desuden kontrakterne p. 451-3.

21. Samme, p. 438.
22. Sammesteds samt p. 440, der må opfattes som om, der er tale om en illustrationsop­

gave for Brochmand. Muligvis til »Systema« 1633, hvis titelkobber og portræt Pas 
lavede. Jørgen Sthyr: Dansk Grafik I, p. 66.

23. Samme, p. 451. Kansler var Chr. Friis til Kragerup. Rektor var Hans Rasmussen 
Brochmand.

24. Samme, p. 440.
25. Jørgen Sthyr: Dansk Grafik I, p. 67.
26. Volmer Rosenkilde: Europæiske Bibeltryk. Esbjerg 1952, p. 175-6.
27. Samme, p. 180.
28. Povl Otzen: Illustrationerne i Fr. II.s Bibel, p. 56.
29. Gudmund Boesen: Danmarks Riges Regalier. Kbhn. 1986, p. 82-3 og fig. 28.
30. Samme, p. 82.
31. Samme, p. 62 og fig. 23.
32. Samme, p. 96-7.
33. Günter Bandmann: Melancholie und Musik. Köln 1960, p. 21 f.
34. Bibelcitaterne er i det fgl. efter Chr. 4.s. Bibel. Summarierne er uændrede i forhold 

til Frederik den Andens Bibel og kan således have ligget som tolkningsbaggrund 
allerede ved planlægningen af titelbladet i 1632.

35. Se Hugo Johannsen: Den ydmyge konge. Steffen Heiberg ser med rette en direkte 
forbindelse mellem kongens personlige engagement i Kejserkrigen og den stramme 
kirketugt, der blev følgen af nederlaget med bededagsforordningen i 1628 og den 
omfattende forordning om kirkens embede og myndighed mod ufodfærdige 1629. 
Det er en uhyre stærk vægtlæggen på kongens guddommelige embede som vogter af 
lovens to tavler, hans cura religionis. Se yderligere herom i Den danske Kirkes



86

Historie, vol. IV. Ed. Hal Koch og Bjørn Kornerup, Kbhn. 1959, p. 251 ff. Steffen 
Heiberg: Christian 4., p. 313 f.

36. Der ligger i de store kongesalmer den dobbelthed, at de på samme tid handler om 
den kommende konge, Messias, der skal oprette verdens orden, om den lidnende 
konge, den forhånede Kristus og så om den konge (David), der i kulten lider for 
folket i kampen mod kaosmagterne. Det er meget nærliggende at foretage identifika­
tionen mellem den himmelske og den jordiske konge - og i konfessionskrigens 
Europa at identificere de evangeliske med det sande gudsfolk.

37. Det må bemærkes, at den Davidstype, der ses på Simon de Pas’ titelkobber er 
aldeles forskellig fra den kraftfuldt musicerende David på Resens Bibels titelblad og 
fra David i Den Resen-Svaningske Bibel 1647. I andre tilfælde af fyrstelig identifika­
tion med Davidsskikkelsen er det den exemplariske fromhed - ikke melankolien - 
der fremhæves. Se F. O. Büttner: Imitatio Pietatis. Motive der Christlichen Icono- 
graphie als Modelle zur Verähnlichung. Berlin 1983, p. 190-4.

38. Særligt summarierne til kap. 6 og 7 er interessante. Det hedder klart, at det er 
smukke fyrstelige eksempler.

39. Se også marginalnote 2. Kg. 23,4 om reformen, der udlægges som en luthersk refor­
mation af gudstjenesten og samfundslivet.

40. Om tolkningen af succession, konstitueret af karakter, vilje til at opfylde en konges 
forpligtelser for Gud og folk, se Lauritz Jacobsøn Hindsholm: »Førstelig Leffnets oc 
Døds Speyl/ Udi Guds Folckis frommeste oc fornemmeste Kong Davids Exempel ... 
18. Novemb. 1648«. (ligprædiken over Chr. 4): »Oc vaar David der effter Gud vor 
Herre saa behagelig/ at naar nogen aff Israels eller Juda Konger der effter levuede/ 
som det behagede Gud/ da lader hånd sige der om/ at hånd vandrede i Davids sin 
Faders Veye. Oc naar Gud Herren vilde giøre vel imod Israel/ da heder det at Gud 
ville giøre det for David sin Tieners skyld«.

41. Knud Fabricius: Kongeloven. Kbhn. 1920, p. 136. Danmarks Historie, vol. 7. Ed. 
John Danstrup og Hal Koch. Kbhn. 1964, p. 54-60. I Hindsholms ligprædiken - se 
note 40 - hedder det, at det bedste Frederik den Anden kunne gøre for sine riger var, 
»at hånd udi sit leffuende Liff/ kunde lade denne Høyborne unge Herre/ til en 
tilkommende Konge oc Regenter eligere oc declarere, som effter hans Død kunde 
sidde paa den kongelige Stoel/ all Tuist oc Stridlighed om Successionen, som udi 
Valgkongeriger gemeenlig pleyer at forfalde/ oc offte stor Fare oc Ulempe at for- 
aarsage/ naar udi den regierende Kongis Liffs tid ingen viss successor oc effterkom- 
mer declareris, der med at betage«.

42. Scocozza: Christian 4., p. 115.
43. Den latinske tale er gengivet i Frede P. Jensen: Peder Vinstrups tale ved Christian 

4.s kroning. Et teokratisk indlæg. Historisk Tidsskrift. 12. rk., vol. 2, p. 375-392.
44. Peder Winstrup: Davidicus Rex Danorum seu Oratio Parentalis de Augustissimo, 

Serenissimo & Celsissimo Heroe Christiano IV ... Cum Davide, Rege Hebraeorum, 
ex Sacris Regum annalibus, catrenatam Syncrisi exacte comparatio ... In synodo 
Lundensi 19. Septemb. Anno 1648.
Lauritz Jacobsøn Hindsholm: Førstelig Leffenety oc Døds Speyl. Se note 40.

45. Frede P. Jensen, p. 389: Josias similiter turbavit idola a praedecessoribus in immen­
sum ..., restituit sacerdotium gradus et officia, coelestisque doctrinae et publicae 
tranquillitatis ac honestatis custos et defensor fuit acerrimus. Quid de pio Asa? Quid 
de Cyro? Constantino, Theodosio, Carolo Magno, Alphonso? quid de multis Princi­
pibus religiosissimis Germaniae? quid de Regibus Daniae Christianissimis, Christiano 
1. et Frederico 1. et 2 ... osv.



87

46. Lauritz Jacobsøn Hindsholm: Sørgelig Liigprædicken/ Om den meget fromme og 
Gudfryctige Konning Josiæ Gudelig og berømmelig Leffnet/ oc salig Endeligt ... 8. 
Novemb. Anno 1647. Kbhn. 1649.

47. Samme. Den anden Part: »Jeg hafuer vel sagt/ i ere Guder, (forstaa for det høye 
Embedtz skyld de i Guds sted føre oc forvaldte) Men i skulle dog døe som Mennisker 
... osv.

48. Hans Tidemand: Voris Naadige vunge Herre/ Herr CHRISTIANS Udkaarelses 
Høytids Beskriffuelse ... den 25. Maj 1608. Kbhn. 1608, p. 4-8. Med speciel referen­
ce til Simon de Pas’ titelkobber, hvor den udvalgte prins i Josias skikkelse har rigens 
scepter i hånd kan man påpege scepterets betydning og faktiske tilstedeværelse ved 
hyldningen som beskrevet af Claus Christoffersøn Lyseander. Se Stormectige oc 
høybaarne Førstis HER CHRISTIAN DEN FEMTES ... Vdvellilsis oc hyldnings 
historia ... udei slessuig/ Holsten ... aff C.C.L. Kbhn. 1623, p. 48 og Stormectige oc 
Høybaarne Førstis HER CHRISTIAN DEN FEMTIS ... HYLDING ... udi Sæland 
oc Smaalandene ... Anno MDCX. Kbhn. u.å., p. 24.

49. Indenfor den arkitektoniske indramning af kirkedøre på Chr. 4.s tid er der påvist 
motiver, der anses som legitimation af arveligheden. Således i kirkeportalen til Kron­
borg Slotskirke. Her synes Frederik den Anden at identificeres med David og den 
udvalgte prins (Chr. 4) med Salomon. Dog er det påfaldende, at skriftstedet under 
skulpturen af Salomon er fra 2. Krøn. 30 og rummer en formaning af den fromme 
konge Ezekias. Danmarks Kirker. Fredensborg Amt, p. 578. Legitimationen af 
arveligheden udtrykkes gennem to sagnkonger i portalen til Frederiksborg Slotskir­
ke. Hugo Johannsen: Regna firmat pietas, p. 78-9. Der synes altså at herske nogen 
usikkerhed om, hvilken idealkonge, der samtidig kunne kaldes en arvekonge, en 
udvalgt prins kunne identificeres med.

50. Denne tanke går i sin substans tilbage til Aristoteles og aktualiseres hos flertallet af 
statsretstænkere i 1500-1600-tallet. Se Fabricius: Kongeloven, p. 34 f.

51. Lyseander: Christian den Femtes hyldingshistorie (Slesv.-H.), se note 48, p. 57-8.
52. Fabricius: Kongeloven, p. 72-116. Heiberg: Christian 4, p. 56 ff. Danmarks historie, 

vol. 2. Ed. Aksel E. Christensen m.fl. Kbhn. 1980, p. 479-484 og 549-52.
53. Fabricius: Kongeloven, p. 26-7. Brutus’ position er en yderposition, som kongen 

næppe delte i sin udfoldede form, men snarere i sit grundprincip. Jean Bodins og 
Henning Arsinæus’ tanker synes snarere i en udfoldet form, at have vundet gehør i 
Danmark.

54. Fabricius: Kongeloven, p. 26, note 2.
55. Samme, p. 107-11.
56. J. L. Balling: Den danske Eusebius. Kirkehistoriske Samlinger 1980, p. 139.
57. Lauritz Jacobsøn Hindsholm. Se note 40. Indledningen.
58. Se summariet til kap. 8 og følgende.
59. Skriftbegrundelsen for dette centrale punkt findes i 2. Mos. 22,9. Det er en såre 

usikker begrundelse, der da også kræver en marginalnote i samtlige Lutherbibeler.
60. Se Fabricius’s fremstilling i Kongeloven, p. 92-95 og Jørgen Stenbæk: Ecclesia parti­

cularis - respublica christiana. Kirkehistoriske Samlinger 1975, p. 41-43.
61. Jesper Brochmand: Systema, p. 5004.
62. Fabricius: Kongeloven, p. 95.
63. Jesper Brochmand: Den stormectige Høybaarne Førstis og Herris Her Frederich den 

Tredies ... Kongelige Kronings ... Korte Beskriffuelse. Kbhn. 1650.
64. I Systema begrunder Brochmand kongernes guddommelige embede og magt udfra 2.



88

Mos. 22,9; 2. Sam. 14,17 og 19,27; Domm. 3,9; Jes. 49,23 og ROm. 13,12. Se p. 
5000.

65. Gudmund Boesen: Danmarks Riges Regalier, p. 23 og 110.
66. Brochmands kroningsbeskrivelse. Se note 63. 1. Sam. 16,12; Salm. 89, 21-25; Philip.

3,8 og 4,13, Salm. 44, 2-4; Jes. 9,6 og 5. Mos. 33,12.
67. Volmer Rosenkilde: Europæiske Bibeltryk, p. 200.
68. S. Laurikkala: Suomenkielinen raamattukirjallisuus 1548-1948. Åbo 1952, p. 10-11, 

fig. 1. Svarer til KB.s eksemplar.
69. Sigismund Vogel har udført sit (tämligen grova) stik efter tegning af Johan Neander. 

Se Svenskt Konstnärs Lexikon, Vol. 4, p. 180 og vol. 5, p. 712. Malmø 1952-.
70. En klassisk studie i dette forhold er M. Mackeprang: Illustrationerne i Christian Den 

Tredies Bibel som forlæg for Kalkmalerier. Kirkehistoriske Samlinger, 6. rk. vol. 6, 
p. 383-399 og Mereth Lindgren i ICO, Iconographisk Post 1988, 2, p. 40-43. Også 
den Resen-Svaningske Bibels titelkobber til Ny Testamente synes at have sat sig spor 
i skulpturen, således i Lorenz Jørgensens prædikestolsbekroning i Højby 1656.

71. Nationalmuseet, 2. afd. Anntikvarisk-topografisk Arkiv. Beretninger af 6. april 1932 
og 8. maj 1932 om undersøgelse og restaurering af Jerlev Kirke. Malerierne var indtil 
da overmalet med egetræsimitation.

72. En årsag til, at tolkningen for senere tider ikke har været umiddelbart iøjnespringen­
de kan være den, at der ingen portrætlighed er mellem David og Chr. 4 og mellem 
Josias og den udvalgte prins. Heller ikke Samuel lader sig umiddelbart identificere 
med hverken Resen eller Brochmand på udseendet. Der er ikke nogen helt slående 
lighed mellem Simon de Pas’ portræt af Brochmand fra 1632 og Samuel på titelbla­
det. En sådan blanding af bibelske og samtidige personer er dog ikke uset i samtiden. 
Prægtigst vel i Ole Worms epitafiemaleri i Nationalmuseet, hvor Worms slægt ses i 
selskab med Jesus og fire apostle. Disse fire er dog portrætter af danske bisper og 
professorer, bl.a. Brochmand. E.F.S. Lund og C.C. Andersen: Danske malede Por­
trætter, Vol. 9. Kbhn. 1903, p. 255-9.
I Teologisk Biblioteks eksemplar på Aarhus Universitet, som stammer fra professor 
C. Hermansens bogsamling i Viborg, er der med sepia og en 1600- eller 1700- 
talshånd angivet, hvem tielbladets figurer forestiller. Over David står således David, 
men den anonyme fortolker har intet skrevet over Josias og over Samuel noget, der 
måske kan tydes som »rigets regalier«. Dette tyder på, at tolkningen ikke har givet 
sig selv - heller ikke i ældre tid.



89

Summary
During the reign of Christian IV, King of Denmark 1588-1648, three 
Bibles were published: 1) a translation from the original languages by 
H.P. Resen 1607; 2) a revised edition of 1), made by Hans Svane 1647; 
3) a Church Bible in folio: the third and last of the Danish Luther 
Bibles, printed 1633 in Copenhagen.

The great Luther Bible was furnished with the same woodcuts by 
Virgilio Solis as was Fredcerik Il’s Bible of 1589. In addition, however, 
it was provided with new title copers for the Law, the Prophets, and the 
New Testament respectively.

The first title-page, which serves as frontispiece for the Bible as a 
whole as well as for the Pentateuch and the historical books, is of a 
special interst iconographically.

It was commissioned by the faculty of theology and the Chancellor of 
the University of Copenhagen in a period, when one of the most influ­
ential theological professors was Jesper Brochmand who - in his princi­
pal dogmatic work »Universae theologiae systema« (1633) - provided a 
set of arguments for the form of »theocracy« prevalent in Denmark 
before the establishment of ab solute monarchy in 1660.

Brochmand’s concept of a »mixed monarchy« - the combined autho­
rity of King and Council - seems to be alluded to in the relation be­
tween the figurs of the title-page.

In the lower part of the page Kings David and Josiah are represented 
together with the prophete Samuel. An examination of the regalia 
which the kings hold in their hands makes clear that they are the regalia 
of the Danish realm. Furthermore, an investigation of political writings 
and funeral orations gives as a result that Christian IV and his son (who 
the name of Christian V) were identified with Kings David and Josiah 
respectively.

These Kings derive power from God, but according to Brochmand’s 
system they receive it through mediators who also are entrusted with 
the task of electing the King and making sure that he fulfill his duties to 
his people and to the Church.

In a Scriptural context this mediator is Samuel - and in the contem­
porary political context he is the Bishop of Zealand, the highest divine 
in the realm and member of the Council.

Behind the figure of Samuel the Council’s representative thus can be 
said to stand hiddne, occopying the position of the King’s »ordinator« 
which fell to the lot of none other than Jesper Brochmand himself at 
the coronation of Frederik III, Christian IV’s successor, in 1648.



90

The title-page, it follows, is a political one. It had to be altered when 
it was put to use in Queen Christina’s Finnish Bible of 1642.

The title’s motive with the Old Testament kings is used as a decora­
tive painting in Jerlev church near vejle, and on a tombstone from 
Viborg, but here the political allusions are absent.

Biblioteksleder, cand. teol. Carsten Bach-Nielsen 
Haslevgade 9
7400 Herning


