23

Kathoveddgren i Ribe Domkirke —
endnu engang

Af Karen Sorgenfrey

»Kattehovedet«, som har givet dgren navn, er i virkeligheden et Igve-
hoved af bronce, et fornemt dgrgreb som pryder indgangsdgren til
sendre korsarm.' I bueslaget over dgren er i tympanon udhugget en
Korsnedtagelse i et usezdvanligt hgjt relief. Det hgrer til Danmarks
@ldste og smukkeste granitskulpturer og har sammen med det store
trekantrelief, som omfatter og afslutter hele dgrindfatningen, pakaldt
sig megen opmarksomhed gennem tiderne (fig. 1+2). Erik Moltke

|

Fig. 1. Kathoveddgren, Ribe domkirke. Korsnedtagelsen. Foto: Bodil Franck.

henviser i en afhandling om trekantrelieffet fra 1970* omhyggeligt til
tidligere forskeres vanskeligheder og tolkningsresultater. Det er dog
ikke Korsnedtagelsen i tympanon, som kan dateres til 1150-75, der har
voldt de store spekulationer — bortset fra problemet om eventuelle
tilhgrsforhold til Europas @vrige romanske/senromanske kunst samt
den gadefulde tekst, der lgber langs underkanten af tympanon — men
derimod trekantrelieffet, som formodes at vare noget yngre end tym-
panon. Det er opdelt i flere horizontale zoner. @verst i relieffets top
ses Guds hand og i de nedre zoner en vrimmel af hoveder, mand og

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1990. s. 23-40



24

Fig. 2. Kathoveddpren, Ribe domkirke. Civitas Hierusalem. Foto: Bodil
Franck.

kvinder, kronede og ukronede, lgftende deres ansigter og bedende
hander op mod den tronende Maria og Kristus i centrum. En konge
rekker et kors op mod Maria, som synes at rekke samme kors videre
til sin sgn. Denne modtager korset med sin hgjre hand, idet han samti-
dig med sin venstre hand griber om en yngre, huekladt mands hand.
To store engles elegant svungne stolaer flankerer midtfeltet over Kris-
tus og Maria og her er indhugget ordene: Civitas Hierusalem. Andre
engle barer lange stolaer med tekster fra Det gamle og Det nye Testa-
mente. Relieffet er blevet tidsfestet fra Valdemar den Stores tid (1157-
82) til efter Kristoffer den 1.’s dgd 1259. I tidligere omtalte afhandling
af Erik Moltke dateres relieffet til at vare udfgrt mellem 1200-50,* og
Moltke tolker det som et epitafium over Valdemar Sejrs sgn Valdemar
den Unge (den huekladte unge mand), som kom af dage ved et vade-
skud 1231. En nogenlunde precis datering er naturligvis ngdvendig,
dersom man mener, at her er tale om et mindesmarke over bestemte
personer. Ved en stilistisk bedgmmelse behgver en forskel pé plus eller
minus 25 &r ikke at vere af afggrende betydning i denne periode, og det



25

samme g&lder, nar talen er om et alment religigst budskab, hvilket er
mit udgangspunkt for en fornyet tolkning af de gamle relieffer. Jeg
mener ikke, her er tale om et epitafium, idet det ikke var szdvane i
hine tider at anbringe et sddant over en kirkeportal — portalens religig-
se budskab var det vaesentlige. Samme tankegang giver ogsa Lise Godt-
fredsen udtryk for i sin omtale af Ribes kathovedddr s& sent som i 1988,
og hun slutter saledes: »Dermed vare ikke sagt, at man ikke kan have
haft samtidige eller nyligt afdgde historiske personer i tankerne ved
udformningen; men hovedindholdet, det religigse budskab, er langt
mere alment.«*

Erik Moltke afviser i ovennavnte afhandling(er) pa det bestemteste,
at trekantrelieffet har nogen sammenhang med Korsnedtagelsen. An-
dre forskere har imidlertid ment, at der matte vare en forbindelse
mellem de to relieffer uden dog at uddybe emnet n®rmere. I sin fine
bog »Jydsk Granit« skriver Otto Norn bl.a. saledes: »Néar man i Ribe
fandt det ngdvendigt ovenover Kathoveddgrens fremstilling af Kors-
nedtagelsen, Christi sonoffer, at anbringe et relief af det himmelske
Jerusalem, har det ikke varet for at ggre kirkeportalen smukkere og
mere anselig, men for at komplettere dens udsagn om den vundne
salighed.«* Man kan vel nzppe se bort fra, at gnsket om at ggre kirke-
portalen »smukkere og mere anselig« ogsa har varet tilstede — jo mere
betydningsfuld en kirke var, jo fornemmere blev dens udsmykning —
men det er ogsd min overbevisning, at man helt bevidst har anbragt
trekantrelieffet med sin indskrift »Civitas Hierusalem« over Kristi of-
ferdgd — ikke skildret ved en Korsfestelse — men ligeledes helt bevidst
ved en Korsnedtagelse.

De tidligste fremstillinger af motivet Korsnedtagelsen kan dateres til
omkring midten af det 9. arh. Det drejer sig hovedsageligt om manu-
skriptillustrationer og elfenbensarbejder, hvilket ogsa var de fremher-
skende kunstformer i det 9. og 10. &rh. Fgrst fra det 10. og 11. arh. med
grundlaggelsen af de nye store munkeordener og de store katedraler
begynder den monumentale kunst, som i den vestlige verden fra mid-
ten af det 8. arh. havde befundet sig i en lang dvaletilstand, igen at
dukke op i form af skulptur, vegmalerier og glasmalerier. De fleste
monumentale Korsnedtagelser mgder vi i 1100-tallet og begyndelsen af
1200-tallet. Det skyldes dog ikke alene ovennavnte arsager, men har
ogsd en anden forklaring. I de fleste verker om den kristne kunst er
motivet hidtil blevet betegnet som kun at vare af fortzllende karakter,
en episode af passionshistorien og uden liturgisk betyding. Denne op-
fattelse kan man bl.a. lese hos Louis Réau, som omtaler motivet som:

.. d »un épisode purrement narratif, sans importance au point de vue



26

liturgigue ...«® Ved en nermere undersggelse har det imidlertid vist sig
ikke at forholde sig siledes. Tvaertimod blev det af visse teologer netop
i det 12. arh., hvortil tympanon i Ribe mé dateres, betragtet som det
vigtigste eukaristiske symbol, idet man baserede denne opfattelse pa
den karolingiske teolog Amalarius af Metz’ messeliturgi.

Amalarius af Metz tilbragte sin barndom ved klosterskolen Saint
Martin i Tours, hvor den lerde Alcuin blev abbed og leder af skolen ér
796. Vi kender ikke Amalarius’ ngjagtige fadselsar, men da han i sine
skrifter omtaler Alcuin som landets mest lerde lzrer og hentyder til
visse liturgiske ejendommeligheder, som han havde hgrt Alcuin bruge,
ma vi formode, at Alamarius har studeret i Tours efter 796.” Herfra
rejste han omkring ar 800 sandsynligvis f@rst til Metz, hvor han virkede
som prast og senere til Hornbach som abbed, men intet kan med
sikkerhed fortelles om ham fgr ar 809, hvor han blev @rkebiskop i
Tréves, en stilling som blev ham frataget ar 814 efter hjemkomsten fra
Konstantinopel, hvortil han havde varet udsendt ar 813 som Karl den
Stores ambassadgr. Helt pracist hvorfor ®rkebiskoptitlen blev ham
frataget vides ikke, men formentlig skyldes det manglende administra-
tive evner. Fremover helligede han sig fgrst og fremmest sine studier,
hvilket var en gerning, som i hgjere grad passede ham, og han anses da
ogsa for at vaere en af de mest begavede teologer i den karolingiske
verden. Amalarius’ mest bergmte vaerk er »Liber Officialis«, som ud-
kom fgrste gang ar 820, blev revideret og genudsendt omkring &r 826/
27, og 3.udgave udkom ar 832/33. Verket bestar af fire bgger, hvori
han sgger at udlegge alle kirkeskikkenes enkeltheder allegorisk, og
bog tre er helt helliget messen. P4 minutigs vis diskuterer Amalarius
messen til mindste detalje, og hans dramatiske og symbolske messe-
forklaringer vakte opsigt og en hel del modstand blandt hans samtidige.
Dramatisk symbolisme i forbindelse med messen skal dog allerede ha-
ve fundet sted i det 6. arh., beskrevet i en syrisk homilie tilskrevet
Narsai,® men i stgrre skala er denne dramatisering serlig udviklet hos
Amalarius. Hans fortolkning af messen er naturligvis ikke kun et resul-
tat af egne »opfindelser« — selvom han hyppigt erklerede, at det for-
holdt sig saledes, ligesom han ogsa paberabte sig guddommelig inspira-
tion — han trak pa mange forskellige kilder, men is@r var det den
gsterlandske mysticisme, der pregede hans skrifter. I selve messehand-
lingen fulgte han dog i hovedlinierne den romerske ordo. Her er tale
om fem hovedafsnit, som hver is@r igen er inddelt i flere afsnit, ca. 30
afsnit ialt. Fgrste afsnit kaldes Preparation, dvs. forberedelse, som
indledes med Introitus, en korsang, hvorunder samtlige presbytter (de
zldste praster), diakoner og subdiakoner (yngre praster) og acolytter



27

(kirketjener) med biskoppen i spidsen treder ind i kirken. Andet afsnit
kaldes Oblation, frembaring af offergaverne, og derefter folger den
centrale del af messen — Consecration — hvorunder brgd og vin bliver
indviet efterfulgt af den felles altergang — Communion, og tilsidst fglger
afskeden — Dismissal.’ Det vil fgre for vidt at gennemga alle enkelthe-
der i Amalarius’ messehandling, og jeg skal derfor her kun gengive et
sammendrag af konsekrationen.'’

For at forstd Amalarius’ form er det vigtigt at vere opmarksom pa
felgende: gennem hele hgjmiddelalderen og den tidlige ren@ssance var
Korsfastelsen det vigtigste gjeblik i messehandlingen, og indvielsen af
hostien og den efterfglgende elevation, hvor prasten lgftede hostien,
sa den blev synlig for alle (vore dages »store« elevation), messens
klimaks. For yderligere at dramatisere @gjeblikket stod celebranten ef-
ter elevationen med armene lgftede og udbredte i en symbolsk gestus
som den korsfastede Kristus — »extensio manuume.'' For Amalarius
begynder det virkelige drama efter at dgden er indtradt. Den korsfaste-
de »sover med hovedet hazldet ind til korset« — »inclinato capute in
cruce dormivit«.'? Nu fglger det vigtige @jeblik, hvor celebranten pata-
ger sig rollen som centurionen Longinus, som stikker sin lanse i Kristi
side, hvorfra det mirakulgse blod og vand flyder ned i kalken, som pa
alteret var placeret til hgjre for patenen (fordi Kristi sidesar var i hgjre
side). Sa begynder elevationen, som for Alamarius var den vigtigste:
(vore dages »lille« elevation) »Hunc Joseph ad memoriam ducit archi-
diakonus, qui elevat calicem de altari ... Sacerdos qui elevat oblatam
praesentat Nichodemum ... Christi depositionem de cruce monstrat
elevatio sacerdotis et diaconi ...«" dvs. @rkediakonen patager sig rol-
len som Josef af Arimathea og celebranten er Nicodemus, og sammen
lofter de bade kalken og hostien op, og ved deres gestus viser de, at her
er tale om en gentagelse af selve nedtagelsen fra korset."* Efter Korsned-
tagelsen folger Begravelsen, som illustreres ved, at @rkediakonen og
celebranten (Josef og Nicodemus) indhyller Kristus i hans ligklader og
begraver ham, dvs. patene og kalk stilles tilbage pa alteret, som her
representerer graven, og dekkes med sindon (kledet som dakkede
Kristi legeme) og sudarium (kledet som dekkede Kristi hoved). Kli-
maks var opstandelsen, som Amalarius beskriver saledes: »Subdiaconi,
qui stant usque modo in facie sacrificii, et nunc recedunt, ministeria
fiminarum ad memoriam nobis ducunt, quae recesserunt de monumen-
to, sepulto Domino. Non enim ita recesserunt a sepulcro, ut abbessent
ministerio Domini, sed sabbato siluerunt: quo transacto, paraverunt
aromata, ut ungerent corpus ejus ...<"> Som det fremgar heraf, lader
Amalarius subdiaconerne forestille de hellige kvinder, som efter sab-



28

bat’en kommer til graven med urter for at salve Herrens legeme, men
erfarer, at Kristus er opstanden. Sabbat’en anskueligggres ved den tid,
som subdiaconerne star afventende pa hostiens deling. Dette var et
meget vasentligt punkt i Amalarius’ messefortolkning,'® og vel nok den
cgentlige arsag til, at hans modstandere ved et koncilium i Kierzy ar
838 anklagede ham for katteri. Dette medfgrte imidlertid ikke andet
end, at Amalarius fredeligt trak sig tilbage til sin private residens i
omegnen af Metz, og hans bgger fortsatte med at udkomme med en
usedvanlig succes. Hvad hans modstandere mente om ham, kommer
tydeligt til udtryk i fglgende udtalelse fra praesteskabet i Lyon (tilskre-
vet en vis Deacon Florus) ar 853 — tre ar efter Amalarius’ dgd: »We are
stricken with grief and sorrow«, they said, »that prudent churchmen
have brought such harm upon themselves as to consult Amalarius
about the Christian faith. That man has by his words, his lying books,
his errors, and his fanciful and heretical discussion infected and cor-
rupted almost all the churches in France and many in other regions ...
All of his books should have been burned after his death so that those
simpler ones, who are reputed to love them and read them assiduously.
might not be thus foolishly occupied and so dangerously deceived.«'

Pa trods af at Deacon Florus af Lyons hevngerrige forbandelse for-
fulgte *Amalarius uforsonligt selv efter dgden. var det Amalarius som
tilhgrte fremtiden, ikke hans kritikere." Hans varker blev kopieret i
hans egen levetid, resumeret og forfalsket af generationer af middelal-
derens kommentatorer og gjort til genstand for minutigs og kritisk
granskning.'” At det mi vere Amalarius’ messefortolkning, som ligger
til grund for, at motivet Korsnedtagelsen — nar det fremtrader alene, i
en udvalgt placering og/eller speciel sammenhang — ofte kan tillegges
liturgisk betydning, er jeg sterkt overbevist om, hvilket jeg i en ikke-
publiceret afhandling har sggt at redeggre n@rmere for ved at inddrage
en rekke betydningsfulde Korsnedtagelser i det @vrige Europa. Det er
naturligvis ofte vanskeligt pa grund af manglende kildemateriale, mis-
saler el.lign., at kunne bevise, om man i den pagzldende kirke har fulgt
en messefortolkning inspireret af Amalarius af Metz' skrifter,”” men
motivet kan imidlertid ogsa ses i relation til »Triduum Sacrume« — det
liturgiske Depositio drama, der opfartes indenfor langfredagsliturgiens
rammer, og det er indenfor disse rammer, at vi skal betragte Korsnedta-
gelsen i Ribe, og netop fordi Depositio dramaet i Vesten i sin form
minder om messen, ja i virkeligheden har sin rod i Amalarius’ messefor-
tolkning,”' er det ikke uden betydning, at jeg her har lagt sa stor vagt
pa denne teologs skrifter.

Depositio dramaet har sit udspring i @stens Adoratio Crucis (tilbe-



29

delse af korset) ceremonier, som opstod i Jerusalem i det 4. arh. Det
fortelles, at det var Konstantin den Stores moder Helena (ded 327),
der fandt Kristi kors pa Golgatha og i Jerusalem lod opfdre Den hellige
Gravs kirke, hvor relikvierne opbevaredes indtil ar 633, hvor de flytte-
des til Konstantinopel. Disse ceremonier i forbindelse med Adoratio
Crucis finder vi fuldt beskrevet af den spanske nonne Etheria, som ar
392 besggte Jerusalem. Ceremonierne fandt fgrst indpas i Vesten om-
kring det 7. eller 8. arh. og ikke helt i samme skikkelse som de oprinde-
lige, men der findes ingen direkte vidnesbyrd herom.? Ceremonierne
udviklede sig i de fglgende arhundreder, og de var ofte meget omfat-
tende, vidt udbredte og findes i utallige versioner, som ikke her skal
uddybes n@rmere, men eksempelvis kunne en sddan ceremoni tage sig
sdledes ud: Den enkelte kirkes fornemste klenodie var som regel et
juvelprydet kors »crux gemmata«, helst indeholdende en splint af det
»egte« kors. Bagsiden var prydet med forskellige motiver, ofte de fire
evangelistsymboler og i selve korsskaringen en Majestas Domini — den
tronende Kristus. Efter en procession, som gerne fulgte en bestemt
fastlagt rute, blev korset bragt ind i kirken og béret op til alteret for
adoration (tilbedelse).” Herefter fulgte Depositio Crucis, dvs. man
begravede korset (og/eller hostien) i et skrin pa alteret eller i en sarlig
paskegrav. Dette optrin fandt sted langfredag inden Vesper (inden kl.
16,30). Her fandt ingen egentlig messe sted langfredag, dvs. konsekra-
tion af brgd og vin var udeladt. Istedet var det en kommunionsgudstje-
neste, ved hvilken tidligere konsekrerede nadverelementer uddeltes.*
Derefter fulgte opstandelsen — Elevatio Crucis — paskemorgen. Tids-
punktet var kort efter midnat men inden Matins (kl. 2-2,30). Prasterne
havde forinden fjernet korset fra graven og kunne istedet fremvise
hostien eller et billede af den Korsfastede med opstandelsesfanen i
handen, men der var ogséd den mulighed, at man havde haft et kruci-
fiks, hvor Kristusfiguren kunne Igsrives fra korset.” Opstandelsen kun-
ne ogsa illustreres ved en »Visitatio Sepulcri«, som fgrst fandt sted efter
Matins, hvor de hellige kvinder kommer til graven og finder ligkleder-
ne, sindon og sudarium, som korset og/eller hostien havde varet ind-
hyllet i, og som prasterne havde ladet blive tilbage i graven efter Eleva-
tio. Denne scene var imidlertid ikke obligatorisk i det liturgiske Depo-
sitio drama, den var udtenkt helt for sig selv og kunne ogsa fremfgres
alene.?®

Som tidl. nzvnt, er det ofte vanskeligt at bedgmme, hvornar en kors-
nedtagelse skal ses i relation til selve messen (bevarede liturgiske bg-
ger, hvor motivet tilmed pryder forsiden, volder naturligvis ikke van-



30

skeligheder) eller til Depositio dramaet, men nar det drejer sig om de
monumentale fremstillinger, er det i visse tilfelde muligt at skelne,
dersom man betragter placeringen af motivet i forbindelse med stedet
for opfgrelsen af de store Depositio drama. De opfgrtes i nogle tilfzlde
i kirkens vestgalleri, i klostergarden, i kirkens krypt eller omkring
lektorieskranken.?”” Korsnedtagelsen i Ribe domkirke befinder sig i
tympanon over syddgren i tvarskibet (ofte ben@vnt som processions-
dgren). Det er derfor meget tenkeligt, at syddgren er blevet anvendt
som indgangsportal for processionen i forbindelse med opfgrelsen af et
Depositio drama, som kan have fundet sted omkring l@gmandsalteret i
korsskaringen. Lad mig her citere Elisabeth Parker, som i sin doktor-
afhandling om det extra liturgiske Depositio drama skriver fglgende:
»As the setting for the Easter liturgy, various parts of the church have a
specific symbolic value that enchanced the art placed there just as it did
the drama’s performance. Of particular significance to the Depositio are
the interlinking meanings of the Earthly and Heavenly Jerusalem at the
Altar of the Cross and the westwork where the sepulcre was most apt to
be located.«*® Forbindelsen mellem Korsnedtagelsen i tympanon og
trekantsrelieffets »Civitas Hierusalem« synes hermed tydeliggjort, men
for yderligere at understrege forbindelsen (den forbindelse, som Molt-
ke afviser) bgr vi studere inskriptionerne nermere. Lad os starte med
relieffet i tympanon.

Selve kompositionen volder ikke vanskelighed, den fglger et traditio-
nelt skema, og desuden er personernes navne indskrevet langs med
relieffets runding. Nicodemus ses i fuld gang med nedtagelsen af Kris-
tus, Josef Arimathza stgtter den segnende skikkelse og Johannes star
yderst til hgjre med sin bog under venstre arm og hgjre hand lgftet op
under kinden, en velkendt sgrgegestus, medens Maria lgfter sin dgde
sons hgjre hand op til sin kind. Men den kunstneriske udfgrelse er ikke
traditionel, her er tale om et kunstvark af hgj karat. Alle bipersonerne
er sma, tette figurer modsat den hgje, slanke Kristusfigur, som barer
Krone, og hvis lange har falder som en Igvemanke ned over skuldrene.
Alle linier er fint bgjede, ja selv korsets tverbjelke folger ganske let
tympanons runding. Mest bemarkelsesvaerdig er dog Nicodemus, og
jeg mener ikke at have set en lignende fremstilling andre steder. Med
en bevaegelse sa gracigs som nogen danser stgtter han med sin venstre
arm Kristi allerede frigjorte venstre hand, medens han samtidig med
hgjre hand forsgger at trekke naglen ud af Kristi venstre fod. Indskrif-
ten, som Igber langs den underste horisontale kant af tympanon og lidt
videre op langs rundingen til hgjre, er derimod vanskelig at tyde, idet



31

relieffet blev meget beskadiget ved en ildebrand allerede ar 1176, hvor
stgrstedelen af Ribe by brandte. Teksten blev forsggt tydet i 1736 —
hvor relieffet var betydeligt mindre gdelagt end nu — af Peter Terpager
i en historisk-typografisk beskrivelse af Ribe og senere af Jakob Helms,
som i 1869 udgav et skrift om Ribe domkirke. Efter megen granskning
er indskriften sluttelig tydet sdledes: Rex obit, hic plorat, carus dolet,
impius orat = Kongen (Kristus) dgr, hun (Maria) grader, den kare
(Johannes) sgrger, den ufromme eller ugudelige (?) beder. En lignende
indskrift kan leses omkring en Korsnedtagelse i klostret S. Domingo,
Silos (Spanien), dateret 1080, hvilket Erik Fischer har gjort opmark-
som pa i en afhandling, som netop handler om en mulig forbindelse
mellem Silos og Ribe.”

I klostergarden i S. Domingo findes pa hver af de fire, store hjgrne-
piller to relieffer. Pa pillen i det nordvestlige hjgrne er en fremstilling
af Bebudelsen og Marias kroning, i det nordgstlige hjgrne ser man
Korsnedtagelsen samt en kombination af begravelsen og opstandelsen
- her vist ved en »Visitatio Sepulcri« (fig. 3). Man har her tydeligt valgt
en Korsnedtagelse fremfor en Korsfastelse, og meget tyder pa, at ex-
tra-liturgiske Depositio drama har varet opfert her. I det sydgstlige
hjgrne er skildret Kristus i Emmaus og Den vantro Thomas, og mod
sydvest ser man en fremstilling af Himmelfarten og Pinseunderet, alle
motiver, som kan szttes i forbindelse med Kristi opstandelse. Skal jeg
forsgge at give en tolkning af den samlede udsmykning som helhed,
kan man maske udtrykke det saledes, at den for munkene, som ferde-
des i klostergarden, var en daglig pdmindelse om deres egen opstandel-
se. Bebudelsen er begyndelsen til menneskets frelse gennem Kristus,
og Marias Himmelkroning kan opfattes som en vision af Det himmelske
Jerusalem, hvor alle de troende skal genforenes med Kristus og hans
udvalgte brud — en tolkning jeg mener ogsa kan overfgres til trekantre-
lieffet i Ribe — men lad os fgrst betragte Korsnedtagelsen i Silos lidt
ngjere.

Motivet er skildret saledes: alle personer, bortset fra den Korsfaste-
de, er anbragt pa et bglgende jordsmon. Nicodemus, med ryggen til
Kristus, er i ferd med at Igsne dennes venstre hand fra korset. Josef af
Arimathza, her ifgrt ngjagtig samme kladning som Nicodemus, omfav-
ner Kristi l&nder, medens Maria med tilhyllede hander lgfter Kristi
hgjre, frigjorte hand op til sin kind. Alle her nevnte personer synes
rolige og fattede i deres holdning, kun Johannes yderst til hgjre i re-
lieffet er skildret med lidt mere bevagelse i kroppens linier og dragtens
folder. Han holder i sin venstre hand den traditionelle attribut bogen
og sin hgjre hand en nagle. Under korsets fod ses den nu @gdelagte






33

hed have veret stilistiske lighedspunkter, men saddanne spor ses ikke.
Jeg er enig med Fischer i, at der ingen stilistiske ligheder er mellem de
to relieffer, men jeg kan ikke tilslutte mig hans konklusion, idet der
altid har eksisteret individuelle kunstnere. Lad mig i denne forbindelse
citere Joan Evans, som i sit store verk om middelalderkunsten i Fran-
krig skriver saledes: »The ruling of the second council of Nice still held
good: the composition is not the invention of the artist, but a product of
the legislation of the Catholic church. The art alone is the artist’s, the
choice and arrangement are of the fathers who built the churches.«"
Relieffet i Ribe er et meget personligt fglt og udfgrt kunstvaerk, men
teksten under billedet kan kun vere indfgjet pa forlangende af »the
fathers who built the churches« — og det er denne tekst, som af alle
forskere — sa vidt det er mig bekendt — hidtil er blevet betragtet som
»gadefuld«. Det er is@r ordene »impius orat«, som volder vanskelighe-
der. Fischer har forsggt at hefte betegnelsen »impius« pa bade Josef
Arimathaa, Nicodemus, Longinus, Adam og rgverne pa korset (disse
er ikke afbildet pa relieffet), men han afviser da ogsa selv alle disse
forslag. Maske kan en Igsning imidlertid findes, dersom man satter
motivet i forbindelse med débs- og bodsceremonierne, som i middelal-
deren ogsa fandt sted i forbindelse med péskehgjtiden.

Daben blev betragtet som en dgd og genfadsel i lighed med Kristi
ded og opstandelse (Pauli 1. brev til Romerne, 6, 3-5), og den havde
fra oldkristen tid fundet sted omkring pasken. Forberedelsen til denne
»genfgdsel« tog i oldtiden op til tre ar, men den blev efterhdnden
afkortet, og i det 9. arh. begyndte forberedelsen askeonsdag. I det 9.
arh. var man i Rom begyndt at g over til barnedab, hvilket ikke var
tilfeldet nord for alperne, hvor man fortsatte voksendab helt op til
1200-tallet, hvilket ogsé fremgar af talrige illustrationer. Katekumener-
ne (de som forberedte sig til ddben) brugte tiden til bgnner, l®sning,
salmesang m.m., og det samme gjaldt for pgnitenterne (de bodssggen-
de).* I »Liber Officialis« har Amalarius af Metz ogsa sine kommenta-
rer hertil, han skriver bl.a.: ... »at arvesynden ved opstandelsen bliver
vasket bort fra katekumenerne ved hjzlp af dabsvandet og vi andre
(syndere) bliver renset ved hjalp af bod ...« — ... »catecumini qui super
hoc alligati sunt originali peccato, illi abluantur aqua baptismatis in
resurrectione, et nos poenitentia ...« Efterhdnden som voksendaben
aflgstes af barnedaben, flyttedes daben vak fra pasken — kun den pgni-
tentiale fase fortsatte med at have direkte relation til pasken. Synderne
nermede sig kort fgr fasten deres prast for at anklage sig selv. Savel
fattige som rige var kladt i »s&k og aske« og stod med bgjede hoveder
udenfor kirken, og hver isar fik — alt efter alder, helbred og graden af



34

deres synder — tildelt forskellige bodsgvelser, som ofte var meget stren-
ge: isolering fra familie og venner, afholdenhed fra al komfort, de
matte ga barfodede, sove pa stra, faste m.m., men fgrst og fremmest
vare optaget af stadig bgn.*

Gaéden i teksten under Korsnedtagelsen i Ribe mener jeg ligger gemt
i disse oplysninger.

Dersom man ville fastholde oversattelsen af »impius« til »ugudelig«,
kunne det vere en hentydning til de udgbte, idet man — som navnt fgr —
stadig nord for alperne kunne treffe voksendab helt op i 1200-tallet.
»Impius« betyder imidlertid ogsa andet end »ugudelig«, det kan ogsa
betyde »behzftet med synd«, dvs. at »impius orat« maske snarere hen-
tyder til den syndige, som under sine bodsgvelser — og langfredag var
den hardeste af alle dage, hvor man helt identificerede sig med den
lidende Kristus — flittigt beder om tilgivelse for sine synder, saledes at
man efter at have varet skilt fra »Det himmelske Jerusalem« i ugen fra
Palmesgndag til paskesgndag igen ved Kristi opstandelse paskemorgen
kunne vende tilbage til »Det himmelske Jerusalem«* — og herved bli-
ver der overensstemmelse mellem udsmykningen i tympanon (langfre-
dag) og trekantrelieffet (paskemorgen).

Allerede Augustin taler om tiden fgr paske, som prages af sorgen
over vor syndige liv, og om tiden efter paske, som skal tilbringes i evig
sikkerhed og glede, og dette inspirede Amalarius til at udtrykke sig
saledes: »Agamus dies septuaginta, ut captivus in perigrinatione; luctus
paenitentiae convertatur in gaudium in resurrectione Domini, per
quamrevertimur ad Hierusalem ...<* Dette lyder i oversazttelse sale-
des: »Lad os fejre septuagesima lige som fangen i (den babylonske)
udlendighed; ma bodferdighedens sorg vendes til glede over Herrens
opstandelse, hvorved vi kan vende tilbage til (det ny) Jerusalem«. A-
malarius l@rer os her, at septuagesima (dvs. allerede 70 dage for paske)
symboliserer den sorgfulde periode, hvorunder vi er skilt fra »Det
himmelske Jerusalem«, og han opfordrer os til at leve sdledes, at sor-
gen kan blive vendt til glede ved Herrens opstandelse, hvorved vi kan
vende tilbage hertil.

Men »Det himmelske Jerusalem« var ikke kun opstandelsens og
lyksalighedens bolig, det var ogsa sedet for den sidste dom, og man
kan derfor ogsa tolke trekantrelieffet som en — omend noget utraditio-
nel — dommedagsfremstilling, og de mange hoveder®” symboliserer her-
med menneskeheden, som afventer dommen, hvilket ogs& underbyg-
ges af teksten i skriftbandene. Til venstre i billedet lases: »Beati paupe-
res ...« — »Salige er de fattige i &nden thi Himmerigets Rige er deres.«
Citatet er hentet fra Bjergpradiken (Matthaus 5,3) og med de »fattige i



35

anden« menes dem, som for Guds skyld frivilligt har gjort sig fattige,
dem hvis hjerter er fri for alt jordisk vedh®ng, og hermed menes discip-
lene. Saligprisningerne fortsztter og de beleres om, at de er verdens
lys (vers 14) og at de ikke skal sztte deres lys under en ske&ppe men
lade det skinne for menneskene, s at de kan se (og lere) af deres
(disciplene) gode gerninger. (vers 15-16). Belaringen fortseatter i kapi-
tel 6 og 7, hvor man yderligere advares mod de falske profeter (vers
15), og kapitlet udmunder i en advarsel om, at ikke enhver (og her
henvender Kristus sig ogsa til skaren, som stod omkring og lyttede) kan
komme ind i Himmerigets Rige, men »kun Den, der gor min Faders
vilje, som er i himlen.« (vers 21). I det andet skriftband leses: »Venite
ascendam ad Montem Dei ...« — »Kom lad os stige op pa Guds bjerg«,
og dette er et citat fra enten Esajas (2,3) eller Mikas bog (4,2) idet
begge visioner ligner hinanden meget. Hos Esajas har vi i kapitel 1 hgrt
om Herrens klage over Folkets utaknemmelighed og om det syndige
Jerusalem, som ved en rensende straffedom atter skulle blive en retfer-
dig by. Til dette fremtidige, herliggjorte Jerusalem skal hedningene
strgmme for at fa del i Herrens velsignelse, men for at dette kan blive
muligt, ... »skal Han l@re os sine veje, s vi kan g pa Hans stier ...«
(ligeledes Kap. 2,3) Her altsd igen — som i Bjergpradiken — en belaring
om, at vi skal opfare os ordentligt, ellers kan vi ikke ggre os hab om en
bolig i det nye Jerusalem. Det nuvarende Jerusalem er fuld af heden-
skab, men dommens dag fglger: »... Sine stolte @jne skal mennesket sla
ned, maendenes hovmod skal bgjes og Herren alene vare hgj pa hin
dag.« (vers 11).

Noter

1. Francis Beckett: Kathovedderen pa Ribe Domkirke, Samlinger til jydsk Historie og
Topografi. 3Rk. IV (1904-1905), s. 436-51. Afhandlingen forklarer bl.a. sagndannel-
sen omkring sclve »kattechovedete«.

. Erik Moltke: Trekantrelieffet over Ribe domkirkes kathovedder. Et kongeligt epi-
taf. Ikonografiska studier framlagda vid det nordiska symposiet for ikonografiskt
studium pa Julita slott 1970, utgivna av Sten Karling, Stockholm 1972, s. 53-73.

3. Erik Moltke fastholder disse arstal i en senere artikel: Trekantrelieffet over Ribe
domkirkes kathovedder. Er det et epitaf over Valdemar Den Unge — eller er det
ikke? Aarbgger for nordisk Oldkyndighed og Historie 1975 (Kebenhavn 1977), s.
120-133. Artiklen er et svar pa en kritik fremfort af Tage E. Christiansen: Valdemar
den Unges Epitafium, Aarbeger for nordisk Oldkyndighed og Historie 1974 (Kgben-
havn 1976), s. 161-171.

4. Lise Godtfredsen. Hans Jorgen Frederiksen: Troens Billeder, Romansk kunst i
Danmark, Herning 1988, s. 312-317.

(89



36

fo RN e NV

15.
16.
17.

19.

20.

=1

21.

22.

23.

. Otto Norn: Jydsk Granit. Romanske portaler og fonte, Kgbenhavn 1968, s. 36.

. Louis Réau: Iconographie d I'art Chrétien, II, Paris 1957, S. 513-19.

. Allen Cabaniss: Amalarius af Metz, Amsterdam 1954.

. O.B. Hardison Jr.: Christian Rite and Christian Drama in the Middle Ages, Balti-

more 1965, s. 36, n. S.

. Karl Young: The Drama of the Medieval Church, vols. I+I1, Oxford 1967. I, s. 15-

43.

. For diskussion af hele Amalarius’ messefortolkning se Hardison, Op. cit., s. 35-79.
. Hardison, Op. cit s. 65.
. Amalarius af Metz’ varker er at finde i Patrologia Latina, men her henvises kun til

nyeste udgave af hans samlede skrifter ved J. M. Hanssens: Amalarii episcopi opera
liturgica omnia, I-1II, ed. loanne Michaele Hanssens, Citta del Vaticano, 1948-50.
(Studi e Testi, 138-40).

. Hanssens, Op. cit. I, s. 346-47.
. Det er dette afsnit, som Cabaniss omtaler som »the real igenuity of Amalarius ...«

Op. cit., s. 62.

Hanssens, Op. cit., 11, s. 349-50, 359-61.

»Triforme est corpus Christi ...« Hanssens, Op. cit., Il s. 367-68.

»De Tribus Epistolis«, Patrologia Latina, CXXI, 1054C, oversat af Cabaniss. Op.
cit., s. 93, n. 35.

. Tre arhundreder efter Amalarius’ ded skrev englenderen William af Malmesbury

folgende: »But for encyclopedic information about the liturgy you will look in vain
for another than Amalarius. There may perchance be one who has written more
elegantly, but certainly none more learnedly.« (Abbreviatio Amalarii, Patrologia
Latina, CLXXIX, 1774, oversat af Cabaniss, Op. cit., s. 94, n.la).

Blandt det 12. og 13. arh.’s mange teologer, som lod sig inspirere af Amalarius, ma
nzvnes Honorius af Autun (ded 1150). Han medvirkede til udbredelsen af Amalari-
us’ ideer gennem sit skrift »Gemma Anima«, en populer og mystisk afhandling om
liturgien. Honorius' udlzgning af messen falger ikke blot indholdsmassigt men ogsa
ord for ord Amalarius’ tekst, Cabaniss, Op. cit., s. 95.

Ulf Bjorkman: Stilla Veckan i gudstjanst och fromhetsliv. Lund 1957. Bjorkman
paviser i denne afhandling utallige steder, hvor man i de bevarede svenske missaler
kan finde en direkte pavirkning fra bade Amalarius af Metz og Honorius af Autun. |
Strangnas missalet kan man f.eks. l@se. hvorledes de to ministranter. som reprasen-
terede Josef af Arimathza og Nicodemus placerer kalken og patenen pa alteret og
ved deres gestus symboliserer »att Herrens krop. nedtagen fran korset« begraves.
Bjorkman, Op. cit., s. 298-99.

Elisabeth Parker: The Descent from the Cross. Its Relation to the Extra-Liturgical
Depositio Drama, New York/London, 1978, s. 202.

Konrad Burdach: Der Gral, Forschungen zur Kirchen-und Geistesgeschicte. Stutt-
gart 1938. Kulten omkring Det hellige Kors, Den hellige Lanse og Den hellige Gral
(Kalk) beskrives indgaende i denne afhandling.

I Vellev kirke, nzr Randers, afdekkedes i 1898 et kalkmaleri af en gejstligt klaedt
person barende pa et sadant juvelprydet kors. Maleriet eksisterer desvarre ikke
mere, kun en akvarel af Eigil Rothe er bevaret (Nationalmuseets 2. afd.) Motivet har
vaeret meget omdiskuteret, bl.a. i Ico, 1975/1, s. 4-5 hvor Lise Godtfredsen beskriver
den gejstligt kledte person som en stifter, der overrekker sin gave — det kostbare
kors — til kirken. Jeg har imidlertid et andet bud. Maske har der pa kirkens vagge
varet skildret et Depositio drama, hvor processionen finder sin afslutning foran



24.

25.

27.

28.
29.

30.
31
32.
33.
34.

3s.
36.
37.

37

alteret. Det er desvarre ikke muligt mere at undersgge dette n@rmere, men at
sadanne ceremonier har fundet sted i denne periode (ca. 1175) kan ikke betvivles. |
Ico 1975/4, s. 12-23 findes en artikel af Dorte Lorentzen Belling om kirkeportalerne i
Tulstrup kirke ved Skanderborg. Meget fint spger DLB at pavise det nzre samspil,
som der altid har veret mellem bestemte dele af liturgien og kirkens udsmykning. I
sydportalens tympanonfelt ses Kristus pa korset omgivet af to engle med store vinger
og oplgftede hznder, og dette motiv tolkes som en »illustration til liturgien ved
langfredags hgjtidelige hyldning af korset, Adoratio Crucis.« Citat s. 15.

Young, Op. cit., s. 112-48. Her findes en nejere gennemgang af disse Depositio
ceremonier.

De store Kristusfigurer med aftagelige arme hgrer til senere tiders passionsspil,
herom hos: G. & J. Taubert: Mittelalterliche Kruzifixe mit schwenkbaren Armen.
Ein Beitrag zur Verwendung von Bildwerken in der Liturgie, Zeitschrift des deut-
schen Vereins fiir Kunstwissenschaft, XXIII, Berlin 1969, s. 79-121.

. I Forshem kirke, Vistergotland, findes nogle relieffer, som har givet lige sa megen

anledning til diskussion som Kathoveddgren i Ribe. Reliefferne befinder sig over
deren i nordre korsarm, men det er ikke deres oprindelige plads, de har muligvis
indrammet den tidligere sydportal. Her er tale om en szrpraget Korsnedtagelse fra
det 12. arh. samt et relief, der viser de hellige kvinders besgg ved Kristi grav paske-
morgen. Her er flere andre relieffer, men jeg skal blot bemzrke fglgende: visse
forskere har havdet, at her var tale om en illustration af et »paskespil« — andre har
afvist denne tolkning p.gr. af manglende bevis for, at »paskespil« opfertes i Sverige i
midten af 1100-tallet. Jeg mener nu, at billederne taler deres tydelige sprog — her er
tale om en illustration af et Depositio drama, som ikke ma forveksles med de mange
»paskespil« (passionsspil) af mere folkelig karakter. Litteraturhenvisningerne er
mange, her skal blot eksempelvis nezvnes: Axel E. Romdahl, Relieferna i Forshem
kyrka. Studier tilignade Otto Sylwan pa sextiarsdagen, Goteborg 1924 s.1 ff., Ingrid
Swartling, Passionsrelieferna i Forshem, Ikonografiska Studier, (red. Sten Karling)
Stockholm 1972, s. 43-51, Karen Sorgenfrey Ico 1990/2, s. 1-19.

N. C. Brooks: The Sepulchre of Christ in Art and Liturgy with special Reference to
the Liturgical Drama, University of Illinois Studies in Language and Literature, vol.
VII, no. 2, 1921. Endvidere: Parker, Op. cit., s. 99-141. Man har ogsa eksempler pa,
at paskegraven kunne befinde sig pa kirkens nordside, og dette giver mig anledning
til kort at nzvne en af de fa andre monumentale Korsnedtagelser i Danmark fra det
12. &rh. I Trandbjerg kirke, Aarhus kommune, befinder motivet sig i nordportalen i
tympanon over den tilmurede kvindedgr — maske har her engang varet en paskegrav,
det kunne blot vere en simpel stenkiste, som nu er forsvunden.

Parker, Op. cit., s. 203.

Erik Fischer: Silos and the Cathedral of Ribe, Classica et Mediaevalia, Kgbenhavn
1947, s. 216-30.

Fischer, Op. cit., s. 229-30.

Joan Evans: Art in Mediaeval France, 987-1498, London 1948, s. 31.

Hardison, Op. cit., s. 80-138.

Hanssens, Op. cit., II, s. 30.

Hardison, Op. cit., s. 93. Lignende ceremonier kan man stadig i dag traffe pa visse
steder i katolske lande, eksempelvis i Irland.

Hardison, Op. cit., s. 89.

Hanssens, Op. cit., II, s. 30.

Samme vrimmel af kropslgse hoveder (dog ikke i sa stort et antal) kan ses pa en






39

completing the door case, claimed the attention of scholars throughout
the ages. Dating problems and difficulties in placing it stylistically, but
particularly motif and inscription interpretation, have been constant
sources of debate and dispute. Thus the tympanum inscription has so
far been regarded as »enigmatic«. Its text has been interpreted as read-
ing: »rex obit, hic plorat, carus dolet, impius orat« — meaning the King
(Christ) dies, she (Mary) weeps, the dear one (John) suffers, the infidel
(?) prays. The problem is that nobody knows for certain who »the
infidel« is, the word having been associated with Nicodemus, Adam,
Longinus and others. In the top relief we see a multitude of heads, men
and women, crowned and uncrowned, raising their faces and imploring
hands towards Mary and Christ enthroned in the centre. The elegantly
draped stoles of two large angels flank the centre piece above Christ
and Mary, bearing the carved inscription »Civitas Hierusalem«
(Heavenly Jerusalem). Other angels wear long stoles inscribed with
passages from the Old and New Testaments. The left-hand side reads:
»Beati pauperes ...« a quotation from the Sermon on the Mount
(Matthew 5,3) and the right-hand side: »Venite ascendam ad Montem
Dei ...«, a quotation from either Isaiah (2,3) or Micah (4,2), both
versions being more or less identical. One widely accepted interpreta-
tion (1972) suggests that there is no connection between the top relief
and the Descent from the Cross, but that very likely it is an epitaph
commemorating named members of royalty who meet other departed
souls in »Civitas Hierusalem«. Other scholars have submitted that the
placing (although 100 years later) of the triangular relief signified
further confirmation of the salvation found in the sacrificial death of
Christ.

Personally, I do not subscribe to the idea of seeing it as an epitaph,
since in those times it was not customary to place epitaphs over a
church portal, the religious message being the all-important thing. 1 am
also convinced that the triangular relief with its »Civitas Hierusalem«
inscription commemorating Christ’s sacrifice was placed there quite
deliberately — not illustrated by a Crucifixion, but again quite deliber-
ately by a Descent from the Cross. So far scholars have not focussed
too much attention on this motif, the general view being that it was of
no liturgical importance. That, however, is not the case. On the con-
trary, the Descent from the Cross was by certain 12th-century theolo-
gians regarded as the most important Eucharistic symbol, an assump-
tion based on the Mass liturgy of the Carolingian theologian Amalarius
of Metz, in which the Consecration is linked to the Descent from the
Cross. The meaning of the motif is essential, too, in connection with



40

the liturgical Depositio drama performed within the framework of the
Good Friday liturgy. The drama springs from the East, but in its West-
ern form it is thought to be rooted in the Mass interpretation of
Amalarius. Along with the Easter Depositio drama other ceremonies —
christening and penance — occurred, too. I therefore interpret the Latin
»impius« in this context as meaning »sinful«, — thus associating it with
the penitents. Good Friday was one of the most strictly observed days
of the time of fasting, when those fasting wholly identified themselves
with the suffering Christ and vigorously asked forgiveness for their sins.
In this week of sorrow (the period from Palm Sunday to Easter Sun-
day) believers were thought to be excluded from Heavenly Jerusalem
and admonished to live in such a way that sorrow might turn to joy
through the Resurrection of Christ and they might all return to »Civitas
Hierusalem«. Thus we have established a clear connection between the
tympanum (Good Friday) and the triangular relief (Easter Morning).
The top relief inscriptions also corroborate such a theory. In the Ser-
mon on the Mount Christ teaches us to behave properly and obey
God’s will if we are ever to enter His kingdom, and Isaiah tells us of
sinful Jerusalem which is to be punished by divine judgment and later
to rise again as a righteous city to which the heathens will flock to share
the blessing of the Lord.

Mag. art. Karen Sorgenfrey
Forhabningsholms Allé 10
1904 Frederiksberg C



