Duplex est hic ordinatio
En tolkning av Kirkeordinansens »kongebrev« (1537/39/42)

Af Oskar Skarsaune

1

»To honde stycker forhandles her y denne ordinantz, Det ene hgrer
Gud Alleeniste til, som er det at wy wille haffue Guds ord, som er
Lougen oc Euangelium, retsindelige predickede ... Saadant er icke wor
Ordinants, men dermed willy wy tiene wor Herris Jesu Christi Ordi-
nants ... Men det andet stycke y denne Ordinants maa kaldes att vere
vortt ... som er huad wy haffue skicked om personer, tid, sted ...«

Dette avsnitt i det innledende »Kongebrev« til Kirkeordinansen
(KO) av 1537/39 har gitt foranledning til en rekke undersgkelser av
forholdet mellom konge og kirke, kongemakt og kirkemakt — slik dette
forhold tilrettelegges i Kongebrevet som helhet, og hos dets antatte
forfatter, Johannes Bugenhagen. Man bruker ofte uttrykkene »kon-
gens ordinans« og »Guds ordinans« nir man refererer til dette avsnitt i
Kongebrevet, og bringer derved til uttrykk at brevet her er opptatt av a
klargjgre forholdet mellom kongemakten og kirken. — i trdd med den-
ne oppfatning har det ogsa vart vanlig 4 spgrre om Kongebrevets tenk-
ning om den kristne fyrstes kirkelige mandat svarer til Luthers eller
Melanchthons.

I nzrverende undersgkelse har jeg til hensikt & vise at talen om de to
ordinanser ikke har til hensikt & klargjgre forholdet konge/kirke. Sikte-
maélet er et annet: & klargjgre forholdet mellom Kiristi forordninger for
den kristne gudstjeneste pa den ene side, og pa den annen side de
menneskelige forordninger som er ngdvendige for & gi Kristi forord-
ninger konkret skikkelse. Alt hva kongen sier om dette i Kongebrevet
kunne like gjerne ha vart sagt av en biskop eller prest — eller av Bugen-
hagen selv.

Derimot har Kongebrevet i sin tredje versjon (av 1542) fatt et nytt
avsnitt som nettopp handler om kongens kirkelige lovgivningsmakt.
Her finner man viktig »kongeideologisk« materiale, og jeg vil forsgke &
vise at det som her sies om kongens kirkelige mandat svarer til omtrent
samtidige utsagn bade hos Luther og Melanchthon.

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1991. s. 49-88



50
I

Kongebrevet foreligger i tre versjoner. Den eldste er den latinske i KO
av 1537, signert av Christian III den 2. sept. dette ar.! Den andre er den
danske oversettelse i KO av 1539; tradisjonelt har Peder Palladius vart
regnet som oversetteren.” En tredje, plattysk, versjon foreligger i den
slesvig-holsteinske KO av 1542.> Denne er en ny oversettelse av den
latinske tekst fra 1537, uavhengig av den danske fra 1539, men den
plattyske tekst har fatt et nytt avsnitt der kongen sammenligner seg
med de fromme konger av Juda og siterer skriftsteder som skal under-
bygge kongens kirkelige lovgivningsmyndighet.

Jeg deler den utbredte oppfatning at Bugenhagen har fgrt Kongebre-
vet i pennen.’ Dette bekreftes bl.a. av det faktum at brevet kan sies &
foreligge ogsa i en fjerde versjon — som beviselig er en tekst forfattet av
Bugenhagen, og i denne versjon bruker han Kongebrevets latinske
tekst av 1537 pa en méte som klart viser at den er hans. Det dreier seg
om fortalen til kirkeordningen til KO for Braunschweig-Wolfenbiittel
av 1543. I dette dokument er store deler av Kongebrevet innarbeidet
verbatim,” men ogsé utvidet med nye avsnitt som er meget klargjgren-
de for dets mening.

Fgr jeg gér videre med en analyse av »kongeideologien« og »de to
ordinanser« i disse ulike versjoner, vil jeg gi en kort oversikt over noen
nyere tolkninger av Kongebrevet. De fleste av dem utgjgr deler av mer
omfattende teoridannelser om kirkeordinansen og rettsdannelsen pa
reformasjonstiden i det hele tatt; jeg gir derfor ogsa noen antydninger
om disse stgrre sammenhenger.

I

Det faller naturlig & starte med Andreas Aarflots tolkning av Konge-
brevet, Kirkeordinansen og kongens kirkepolitikk i det hele, fordi de
fleste som har behandlet dette etter Aarflot, uttrykkelig tar stilling til
hans synspunkter.® Han gir fgrst en forholdsvis bred analyse av Luthers
tanker om fyrstens rolle ved reform av kirken. Aarflot finner at Luther
ikke avleder fyrstens kirkeordnende mandat av hans embete som
verdslig gvrighet, men derimot av det faktum at fyrsten selv er et lem
pa det alminnelige prestedgmme, og som sadan har del i den broder-
kjeerlighetens plikt som i prinsippet pahviler enhver kristen — plikten til
a gripe inn og s@grge for kirkens vel nar den lider under urettmessig
kirkestyre fra falske biskoper. »Sett i denne sammenheng blir det mer
enn en hgflighetsfrase nar reformatorene appellerer til den evangeliske



51

innsikt som fyrstene har ervervet seg og legger den til grunn for deres
ansvar for de kirkelige forhold. Det kunne egentlig ikke tenkes noen
rett til & medvirke i kirkestyret for annet enn evangeliske fyrster med en
personlig trosholdning og forstdelse for det reformatoriske kristen-
domssyn. Derfor star ogsé vedtaket pa Augsburg-riksdagen i 1555 med
cuius regio eius religio-prinsippet i den skarpeste strid med Luthers
oppfatning. Noen religigs myndighet bade for katolske og evangeliske
fyrster basert pa deres territoriale overhgyhet hadde Luter aldri god-
tatt.«’

Aarflot vender seg sé til Kirkeordinansen av 1537/39, og finner at
Kongebrevet helt svarer til denne lutherske forstéelse av grunnlaget for
fyrstens inngrep i kirkens indre anliggender. For det fgrste: Kongen
sier i den historiske innledning til Kongebrevet at han har henvendt seg
til den teologiske ekspertise da ordinansen skulle utarbeides. »Det er
altsa ingen tvil om at det er geistligheten som av kongen har veart
betraktet som den faglige autoritet i de spgrsmal det her dreide seg
om.<® For det annet: Ogs4 i talen om de to ordinanser mener Aarflot
man finner klare uttrykk for Luthers tankegang. Kongen innleder dette
avsnitt med henvisningen til sin egen innsikt i evangeliet. »I realiteten
svarer denne tankegang helt til den lutherske fordring at fyrsten for a
kunne tre inn i kirkestyret ma vare en evangelisk kristen, et lem pa den
troende menighet.<’ Etter 4 ha regnet opp hovedpunktene i »Guds
ordinans«, som svarer til hovedkapitlene i ordinansens korpus, siterer
kongen Joh 10,27: Mine far hgrer min rgst — »ett av de typiske steder
som i Luthers teologi oftest star som uttrykk for det alminnelige preste-
demme«.'” Ogsa i fortsettelsen av kongens utredning om Guds ordi-
nans finner Aarflot klare henvisninger til l2ren om det almene preste-
dgemme, og til kongens tilhgrighet til dette, som nar det f.eks. heter:
»Saa bekiende wy nu det samme, som wy tro ...«!! Aarflot konklude-
rer: »Kjarlighetskravet og hensynet til nesten er altsd motivet for &
holde den del av ordinansen som det hittil har vert tale om.«'? Under-
forstatt: Nar kongen tiltar seg rett til & gi forskrifter pa dette omréde,
gjor han det som kristen bror og ifglge den tanke om en kjzrlighetstje-
neste som Luther taler om i sitt forord til de sachsiske visitasjonsar-
tikler.

Heller ikke i det kongen sier om kongens ordinans kan Aarflot finne
noe belegg for tanken om at kongen forodner »sin« ordinans fordi det
tilligger ham som fyrste & gjgre det. »Det star ikke at disse ting ligger
under kongen som verdslig gvrighet ... Det star ganske enkelt at disse
ting ma sies & hgre under kongen fordi deri kan ett og annet forandres.



52

Det dreier seg altsd om slike saker som i Luthers skrifter stadig henfg-
res til fornuftens regimente, de ytre sider ved kirkens tjeneste og orden
som kan fastsettes etter som de lokale behov tilsier det.«'

Til dette fgyer Aarflot et argument som er litt vanskelig & innpasse i
hans argumentasjon forgvrig. Han sier at ordinansens corpus ikke viser
spor av den skjelning mellom Guds og kongens ordinans som Konge-
brevet opererer med. »Det er tvert imot tydelig at ordinansen er blitt
ferdig utarbeidet uten at forfatterne har hatt kjennskap til den senere
tilfgyde innledning. Kongens kunngjgrelsesskriv kan altsa ikke ha tjent
som en disposisjonsngkkel for de enkelte kirkerettslige bestemmelser i
ordinansen. Det er da ogsa en rekke elementer i den nye kirkelov som
ikke ville la seg forene med en bevisst fyrsteabsoluttisme, som enkelte
har ment & kunne lese ut av innledningens formuleringer.«'* Det kan
virke som Aarflot benytter den papekte diskrepans mellom Kongebre-
vet og ordinansen som argument for sitt syn pa felgende méte: Selv om
man ville tolke Kongebrevet som uttrykk for fyrsteabsoluttisme, ville
dermed den samme tolkning ikke automatisk ogsa vaere gyldig for ordi-
nansens corpus. Men siden Aarflot mener Kongebrevet er like mye pa
linje med Luthers tenkning som resten av ordinansen, er det vanskelig
a se hvilken argumentativ funksjon denne hevdede diskrepans egentlig
har i hans egen tolkning.

Kongen viser seg altsa ifglge Aarflot 4 vere en god Lutherdisippel i
Kongebrevet. Men ogsa i sin praksis var kongen konform med Luthers
tanker. Kongens praksis kommer ikke minst til uttrykk i selve Ordinan-
sens praktiske forskrifter, og her star utformningen av et nytt luthersk
bispeembete sentralt. »Her skimter vi formelig ansatser til en episkopal
struktur i den fgrste dansk-norske kirkeordning. Biskopenes suverene
ordinasjonsmyndighet, deres ansvar for a gi rad i teologiske spgrsmal,
deres rett til & mgtes til bispesynoder for a drgfte alminnelige forhold
og forandringer i den kirkelige orden, og fremfor alt deres visitasansvar
— alt dette vitner om en betydelig kirkelig selvansvarlighet i en rekke
viktige spgrsmal. Dertil kommer bestemmelsene om preste- og bispe-
valg, som er i ngye overensstemmelse med Luthers gnske om at menig-
heten selv skal velge ordets tjenere.«"

Jeg skal ikke her straks gi meg i kast med en omfattende etterprgving
og kritikk av Aarflots synspunkter.'® Men jeg anfgrer allerede her at
Aarflot tvinges til & betrakte Kongebrevets reviderte utgave av 1542
som en klar forskyvning i forhold til den profil han mener de tidligere
utgaver har: »En viss tendens i retning av stgrre vekt pa kongens cura
religionis kan kanskje spores i det innledende kongebrev, hvor refor-



53

masjonsretten synes a vere sterkere motivert ut fra tanken pa fyrsten
som custos utriusque tabulae.«"’

v

Tre forskere har utformet sine synspunkter delvis i polemikk mot
Aarflot: Gudmund Sandvik,'® Jgrgen Stenbzk!® og Steinar Imsen.?
Sistnevnte bygger til en viss grad pa Sandviks og Stenbaks arbeider, og
det er en betydelig grad av samsvar mellom de tre forskere. I det
felgende lar jeg Imsen representere dette alternative syn.

Imsen mener man ma nzrme seg kongens kirkepolitikk ut fra de
dramatiske omveltninger av maktpolitisk natur som hadde gétt forut
for Kirkeordinansen. Det mest handgripelige uttrykk for den nye tinge-
nes orden var kongens eliminasjon av de katolske biskoper som selv-
stendig maktfaktor ved siden av kongemakten.?! Legger man til dette
kongens konfiskasjon av bispestiftenes gods — »paa thett att Danmarc-
kis Krone och Konningh kand bliffue thesmere formuendes« —sa er det
ikke vanskelig a se et maktpolitisk koordinatsystem som hele Kirkeor-
dinansen kan tolkes ut fra: Kongen eliminerer Kirken som maktpol i
samfunnet.”” Imsen har konkretisert dette synspunkt i en analyse av det
nye superintendent-embete som skulle erstatte de katolske biskoper.
»Christian III har sgkt & gardere seg mot utviklingen av et nytt selvsten-
dig episkopat. Superintendentene skulle vere kongens menn i ett og
alt.«”* Selvsagt skulle superintendentene overvike at prestene fgrte
luthersk lere — men vel sd viktig for kongen var at de skulle tilse at
prestene formante folket til lydighet mot kongen, den rette gvrighet.

I dette lys — sier Imsen — ma vi lese kirkeordinansen av 2. sept. 1537.
»Det var ikke tale om a reformere kirken: den var avskaffet som egen
institusjon. ... Med Christian III’s tiltak forsvant middelalderens duali-
stiske samfunnsmodell. Det skulle ikke lenger vare to samfunnsorgani-
serende makter, men bare en gvrighet: kongen.«** Kirkeordinansen er
uttrykk for dette: Kongen som eneste gvrighet regulerer det kirkelige
omrade av samfunnslivet, og hans ideologiske begrunnelse er at han pa
denne mate sikrer freden ogsa pa dette felt — og sikring av samfunnsfre-
den var selve kongemaktens raison d’étre.

I denne forbindelse kommer Imsen inn p& ordinansens innledning,
Kongebrevet av 2. september 1537. Tolkningen av dette dokument har
»kjert seg fast fordi brevet er blitt fortolket isolert, eller fordi man har
veert noksa ensidig opptatt av brevets teologiske forutsetninger. Nar
man skal analysere dette dokumentet kan man nemlig ikke se bort fra



54

et par forutsetninger som ligger i selve brevets funksjon. Kongebrevet
av 2. september er et juridisk aktstykke; det var tiltenkt en spesiell
juridisk funksjon, nemlig generelt 4 uttrykke kongens lovgivningsmakt
innenfor et nytt samfunnsomrade og mer spesielt & gi ordinansen rett-
skraft. Brevet er i seg selv en politisk handling som trengte til begrun-
nelse og adekvat rettslig formulering. Og begrunnelsen er selvfglgelig
interessant, enten den er politisk eller teologisk, eller en blanding av
begge. Man kan bare ikke stoppe med den. De kognitive og funksjo-
nelle aspektene ved brevet ma saledes vurderes i sammenheng.«*

Ifplge Imsen er Kongebrevets funksjon & gi ordinansen som helhet
rettskraft, mens dets innhold skal gi begrunnelsen for at kongen har
denne lovgivningsmakt. Her avstdr Imsen fra & gi noen selvstendig
analyse av brevets innhold, og ngyer seg med & henvise til G. Sandviks
og J. Stenbzks analyser av brevet. »Begge oppfatter de »to honde
stycke« og kongens og Guds ordinans som forskjellige aspekter ved ett
og samme saksomrade, og hevder at kongen patok seg ansvaret for at
begge aspektene skulle bli overholdt. De vil derfor hevde at begrepet
kongens ordinans stér i et instrumentelt forhold til Guds ordinans, at
det er kongen som gjennom sine tiltak mener i realisere Guds ordi-
nans. Stenbzk sier: »Den verdslige gvrigheds ret til at give kirkelove
begrundes med sondringen mellom »Guds« og »Kongens« ordinans.
Hermed menes ikke to af hinanden uafh®ngige lovkomplekser: der
tenkes pa dbenbarede ordninger, indeholdt i Verbum Dei, og deraf
afledte og inderligt afh®ngige positive lovbestemmelser. Det er den
kristne gvrigheds pligt at stgtte de abenbare bestemmelser med sin
positive lovgivningsvirksomhed og magtudfgrelse; derfor ma de »ler-
demendc, dvs. teologer, tages med pa rdd under lovgivningsarbejdet,
men uden besluttende myndighed, thi positiv lovgivning og kontrol
med lovoverholdelsen er den verdslige gvrigheds sag.««%

Kongebrevets tale om de to ordinanser tolkes altsd her som et ut-
trykk for tanken om den ene samfunnsgvrighet: Kongen konkretiserer
Guds ord og befalinger i praktiske kirkelover — for »kirken« som lovgi-
ver eller kilde for kirkerett blir det ingen plass.

Er denne analyse holdbar?

La meg forst peke pa en fundamental indre uklarhet i Imsens frem-
stilling. Det blir langtfra tydelig hvordan forholdet mellom funksjon og
innhold i Kongebrevet egentlig er & forstd. Denne uklarhet gjgr seg
generelt gjeldende i Imsens vurdering av forholdet mellom »politikk«
og »tro« hos Christian III. P4 den ene side: »Samfunnsorganene, makt-
posisjonene var kongens primzre mal. Troen var et ngdvendig appen-
dix.«?” Nar han derfor sier at Kongebrevets funksjon er bestemmende



55

for hvordan man bgr tolke det — og tilfgyer: Brevets innhold (»begrun-
nelsen«) er »selvsagt interessant«, far man nermest inntrykk av at han
mener: men ikke s veldig interessant. Det teologiske innhold i Konge-
brevet synes jo her a spille rollen som ideologisk overbygning over en
ren maktpolitisk mangver fra kongens side.

Men i en fotnote til det f@rst siterte utsagn foretar Imsen en korrige-
ring av dette: »Dermed vil jeg ikke ha sagt at religigse motiver ikke
virket inn pa Christian III’s politiske handlinger. Tvert imot tror jeg det
kan vare svart vanskelig, om ikke umulig, & skille politiske og religigse
motiver hos kong Christian. Dette idékomplekset hadde trolig bade
maktpolitiske og fromme aspekter, som kongen sannsynligvis har vart
seg fullt bevisst. Det jeg mener er at det var den katolske kirkes sam-
funnsposisjoner, dens administrative apparat, dens gkonomi, dens nor-
merende innflytelse, som sto i sentrum for kongens tiltak 1536/37, og at
han betraktet de genuint religigse endringene som ugjennomfgrlige
uten endringer i maktforholdene.«*® Dette siste ma narmest bety at
kongens religigse motivering var den primere: For & muliggjgre de
religigse endringer, matte kongen endre maktforholdene. Men dette er
noksd ngyaktig det motsatte av det Imsen hevder i den hovedtekst
fotnoten skal belyse.

Mer vekt vil jeg imidlertid legge pa at Imsen ikke gir oss noen kon-
kret pavisning av hvordan »de kognitive og funksjonelle aspektene« i
Kongebrevet star i forhold til hverandre.?”” Det minste en matte kunne
vente, var jo at Kongebrevet inneholdt en eller annen begrunnelse for
kongens lovgivningsmyndighet — ikke generelt, men spesifikt i den
slags saker som ordinansen handler om. Imsen synes & forutsette at
brevets innhold utgjgres av en slik begrunnelse, eller at sondringen
mellom de to ordinanser er denne begrunnelse. Men det er langtfra
klart at denne sondring har dette innhold; og leser man Kongebrevet
med den forventning at man her vil finne begrunnelsen for kongens
lovgivningsmyndighet i kirkesaker, er det snarere fraveret av en slik
begrunnelse man blir slatt av. I brevets avslutning henviser kongen til
den straffende myndighet han har overfor dem som bryter kongelige
forordninger; men noen teori om hvorfor kongen har kirkelig lovgiv-
ningsrett, er dette selvsagt ikke.

At det her virkelig er et vakuum i Kongebrevet, blir tydelig nar man
sammenligner dets to fgrste versjoner (1537 og 1539 — Imsen forholder
seg bare til disse to) med den tredje fra 1542. I det nye avsnittet i 1542-
versjonen om kongens kirkelig mandat qua konge, star nettopp a lese
den teoretiske redegjgrelse som man ut fra Imsens tolkning av brevet
vanskelig kunne ha unnvert allerede i 1537. Men det betyr: Det er et



56

manglende samsvar mellom funksjon og innhold i 1537/39, dersom bre-
vets innhold skulle vere & begrunne kongens lovgivningsmyndighet —
den funksjon kongen tiltar seg, i og med brevet og ordinansen.

|4

Dette kan fa en til 4 spgrre om man i det hele tatt treffer Kongebrevets
intensjon ved & tolke det ut fra konstellasjonen konge/kirke. Bernt
Oftestad har i en ny artikkel®® hevdet at det ikke er forholdet mellom
kongen og kirken, men forholdet mellom menneskelig og guddomme-
lig rett i kirken, som er Kongebrevets problemstilling. Mot Aarflot
fremhever Oftestad at det som avgrenser kongens lovgivningsmandat
ikke er et tilsvarende »kirkelig« lovgivningsmandat; men »Guds ordi-
nans« som ingen menneskelig autoritet — heller ingen kirkelig — har
noen myndighet over.>! Kongen stiller ikke sitt lovgivningsmandat i
forhold til »kirken selv«,> men i forhold til Guds ord, som heller ikke
kirkelige instanser har noe herredgmme over. Mot Sandvik og Imsen
fremhever Oftestad at Kongebrevet sa langt fra begrunner noen kirke-
lig maktsuverenitet hos fyrsten. Det forholder seg snarere motsatt:
Kongebrevet fremhever en normativ stgrrelse som er hevet over all
menneskelig lovgivningsmakt, og som derved begrenser menneskers
mandat — ogsa kongens! — nar det gjelder kirkens ordning.*

Vi

Na kan man selvsagt hevde at dette siste nok er riktig som en gjengivel-
se av kongebrevets innhold pa dets egne premisser. Innenfor brevets
egen kognitive sammenheng er det utvilsomt slik at Guds ordinans
fremstar som en stgrrelse hevet over all menneskelig autoritet, og der-
for ogsa som en stgrrelse kongen selv bgyer seg for og ikke tgr ha noen
rett mot. Men sa snart man trer utenfor kongebrevets egen tankever-
den, og spgr etter den historiske funksjon — som f.eks. Imsen gjgr — kan
man likefullt si at ettersom kongens ordinans sies & »tjene« Guds ordi-
nans, laner i praksis kongen autoritet fra Guds ordinans til hele kirke-
ordinansen som sddan, og talen om Guds ordinans fir den konkrete
funksjon a underbygge Kirkeordinansens — og dermed kongens — auto-
ritet.

Det behgver ikke vere noen motsetning mellom disse to synspunkter
— pé den ene side at kongen var oppriktig overbevist om gjennom sin
lovgivning 4 »tjene« en stgrrelse som for ham var hevet over all menne-
skelig autoritet; pa den annen side at henvisningen til »Guds ordinans«



57

i praksis fungerte som legitimasjon for kongens kirkelige lovgivning. I
den nyeste danske undersgkelse av ordinansen og Christian III’s kirke-
politikk generelt, viser Martin Schwarz Lausten® ut fra et bredt mate-
riale, ikke minst Christian III’s mange brev og hans tidlige handlinger
som hertug i Schleswig-Holstein, at man ikke kan forsta kongens ord
og handlinger ut fra noen annen forutsetning enn den at han var en
overbevist lutheraner. »Guds ordinans« i Kongebrevet betyr i praksis
»den lutherske kristendomsforstaelse«, ifglge Schwarz Lausten. »Det,
der siges med talen om de to »ordinanser« er, at kongen har ret og pligt
til at gennemfdre den evangeliske reformation og sgrge for, at der
skabes betingelser for, at den danske kirke i fremtiden kan fungere pa
basis af »Guds ordinans«. ... Guds ordinans — den sande lutherske
kristendom — er »den sande Gudsdyrkelse i overensstemmelse med de
farste tre bud«, og den befaler (mandamus) kongen nu undersatterne at
overholde. Det vil tjene Kristus til &re og »os« til frelse. Kongen frem-
treeder her netop som custos utriusqve tabulae ...«

Schwarz Lausten mener altsa at en bestemt teori om kongens lovgiv-
ningsmakt i kirkesaker ligger implisitt i kongens brev: den melanch-
thonske tanke om den kristelige gvrighet som vokter av begge lovens
tavler. Fyrsten har ansvar for sine innbyggeres timelige og andelige vel,
han har qua fyrste plikt til & pase at sann kristendom forkynnes innen-
for hans rike. Det er her ikke — som hos Luther — noen tanke om
fyrstens inngrep som motivert ut fra en akutt kirkelig ngdssituasjon.
Fyrsten er ikke »ngdbiskop«, men er — nettopp som fyrste — en »pater
familias« for sitt land, og som sadan ansvarlig for rett gudsdyrkelse
blant sine undersétter.

I spgrgsmalet om kongens/Bugenhagens posisjon vis a vis Luther og
Melanchthon, kommer Schwarz Lausten altsa til et annet resultat enn
Aarflot: Kongebrevet gir uttrykk for Melanchthons tankegang, ikke
Luthers. Det uttrykker en prinsipielt statskirkelig tankegang.

Nar Schwarz Lausten setter »Guds ordinans« lik »den lutherske kri-
stendomsforstaelse«, gjgr han selvsagt — og sikkert bevisst — et steg
utenfor kongebrevets egen tankeverden og terminologi. For brevets
forfatter eksisterte en slik stgrrelse enda ikke — det ville forutsette at
han hadde en historisk distanse til seg selv og sin egen kristendomsfor-
stdelse som han umulig kunne ha. For ham er Guds ordinans bare et
annet uttrykk for »Guds ord«, det Gud har befalt. Men det betyr at
man lgper en viss risiko for & feiltolke brevets kognitive innhold ved
altfor raskt a lese det ut fra de historiske realiteter, og sette »luthersk
kristendomsforstéelse« istedetfor »Guds ordinans«. Som historisk les-
ning av brevets funksjon er det treffende nok, men som eksegese av



58

brevets eksakte mening er det utilfredsstillende. Derfor fgler man ogsé
usikkerhet overfor tesen om at den melanchthonske teori om fyrsten
som custos utriusque tabulae bgr vare tolkningsngkkel for brevets tale
om de to ordinanser. Man kan her gjgre den samme innvending gjel-
dende som mot Imsen: Hvorfor er i tilfelle brevet (1537/39) sa taust om
alt som har & gjgre med kongens kirkelige lovgivningsmyndighet qua
konge.

vil

Etter denne forskningsrevy vil jeg gé over til & gi noen egne kommenta-
rer til de to spgrsmal som i forskningen har kommet til a sté i fokus for
tolkningen av Kongebrevet: brevets implisitte og eksplisitte teori om
kongens lovgivningsmandat i kirkelige saker — og brevets tale om de to
ordinanser.

Forst litt om kongens mandat som giver av kirkelige lover.

En fgrste overveielse man her kan gjgre seg, angéar den formelle side
ved Kongebrevet: at det er kongen som er det talende subjekt i brevet.
Kan det ha noen innflytelse pa hvilken type utsagn om kongen vi vil
vente & finne der?

Ser en pa f.eks. Luthers skrifter om gvrigheten, er det igynefallende
at de har noksa ulikt preg alt etter hvem som er skriftenes addressater.
Skriver Luther for menige kristne om gvrigheten, er hans problem hvor
langt undersattenes lydighetsplikt gar, og hans problemstilling er i stor
grad bestemt av at gvrigheten har forfulgt evangelisk kristendom — det
er i denne situasjon lydighetsplikten blir et problem.* Det er bare
naturlig at han i et slikt tilfelle legger hovedvekten pa a beskrive gren-
sen for gvrighetens mandat, og at han avviser at gvrigheten pa noen
mate kan utgve Kristi dndelige regimente i og over samvittighetene.

Skriver han derimot med adresse til gvrigheten — som f.eks. i skriftet
til den tyske adel, eller til radsherrene — er hans problemstilling nor-
malt den at han vil oppfordre @vrigheten til en kristelig/kirkelig innsats.
Da ligger trykket naturlig nok ikke s& mye pa grensene for gvrighetens
plikt; den ligger pé gvrighetens positive mandat i dette henseende: a
hjelpe kirken, a fremme evangeliet. Og slike skrifter skriver Luther til
en gvrighet som selv er evangelisk, som har innsikt i evangeliet. Uten
dette premiss blir hele henvendelsen til gvrigheten meningslgs. Men
dermed kommer disse skrifter uvilkérlig til & fange opp en gammel
form og en gammel tradisjon: De inneholder Luthers versjon av det
kristelige fyrstespeil. Ogsa Melanchthon bruker denne form og tradi-
sjon: Hans viktige skrift fra 1539 »Om fyrstenes embete« er i mangt



59

nettopp et fyrstespeil.”” Det henvender seg til fyrstene, det foreholder

dem deres kirkelige, kristelige plikt.

To trekk synes & ga igjen som konstanter i disse fyrstespeil: (1)
appellen til fyrstens andelige innsikt, hans innsikt i — og dermed forplik-
telse pa — evangeliet, og (2) henvisningen til Bibelens fyrstespeil, is@r
de fromme, forbilledlige konger av Juda.

Det ville vaere naturlig & vente at nar en from konge som Christian I1I
selv trer frem som talende subjekt i fortalen til en ny kirkeordning — at
han da presenterer seg som en konge som lever opp til det kristne
fyrstespeil!

For vi forsgker a lese Kongebrevet i dette lys, kan det vaere pa sin
plass & nevne at Christian III’s forgjenger, Fredrik I, i forbindelse med
Herredagen i Kgbenhavn 1530 var blitt foreholdt nettopp disse to ele-
menter fra det evangeliske fyrstespeil. Under herredagen innleverte de
evangeliske predikanter. »Een endelig supplicatz til Konglig Maie-
stett«. Jeg gjengir det fgrste avsnitt herfra (understekningene er mine):

Hgyborne forste alle keriste naadige herre, effter thi gud haffuer saa aff sin besynderlige
naade rigelige begaffuit eders naade oc eders naadis rige medt thet rene oc vforfalskede
gudz ordt oc liusende sandhedt,® Saa att eders naadis hggmegtighedt nu aff gudz naade
wel kand fornymme oc forfare att the gode herrer Danmarckis rigis bisper oc prelater
(Huilke samme gudz sandhedt gerne ville fordempe) icke haffue naaghen redlig skyling
til oss fattige mend, tha bede wy eders naadis hgymectighed ydmygelige for gudz skyld,
att eders naade ville verdis til at forbiude thennom saa att fortrycke gudz obenbare
sandhed som the haffue giort her till, och eders naadis H. ville tage gode exempell aff
andre gode hellige Konger, Josaphat, Ezechia, Josia etc oc forfremme thet hellige euange-
liuon, gwdt till loff oc Eders naadis K.M. arme vndersaatte til euigt gaffn oc salighedt
3

Dette andragende ble gjentatt ca to ar senere i Hans Tausens forord til
hans danske oversettelse av Luthers skrift om riksdagen i Augsburg.*
Tausen skriver her en meget frimodig formaning til kongen i fyrstespei-
lets stil; han setter f.eks. som motto et sitat fra salme 82,2-4 (»Huor
lenghe wille i saa dgme wrettferdeligh, ath i wille saa annamme the
wgudelighe menneskerss personer? Lader then fattighe och fadherlgse
foo dom for segh, och hielper then eleendighe och hielpelgse til rette,
Redder then fatthighe och fgye, och friier hannom wdaff the wgudelig-
he menneskers hoend.«)
Jeg gjengir ogsé her noen utdrag:

thet er Ethers naades hgymechtighed ... wel witterligt, ath gud haffuer aff syn besgnder-
lighe naadhce nu noghre foo aar sidhen send sitt helighe Euangelium her indi E.N. konge-
ligh righe Danmarc, wnder E.N. kongeligh beskyttelsz, huilcket E.N. hgymechtighed
haffuer och opholdet med fridh och kongeligh beskiermelsaz, Thess wij alle gudfryctighe



60

ydmyghelighen tacke E.N. Och gud thet wel schal finde hoess E.N. paa syn tiidh, Ja nu
allerredhz daghligh belgner med raadh och wiissdom, szom hand forlener E.N. til et
lpckeligt och fridszommeligt regiment,* til en belgning, ath E.N. haffuer hannom och
hanss helighe oerd for gghne, szom kong Salomon och sigher prouer. xxv, ath ther szom
konghen er icke wgudeligh, tha schal hanss throne bliffue styrcket med redtferdighed
... E.N. haffuer icke lerd ath troo paa Christum, eller ath holde noghen artichel i troen,
effter menneskelighe sind och raadh, herlighed och mayestatt, Men alleneste effter gudz
leffuinde oerd i then helighe scrifft. ... (Mennesker har ikke s& mye som en tgddel) aff thet
hedherlighe widnesbyrd, huilcket hyn fattighe forsmelighe Christus fick aff syn fadher i
hymmelen, saa lydendes, Thette er myn elskelighe sgn, huilcken megh wel behagher,
hannom schulle i hgrz.” ... Thij lader then aldmechtige guddommeligh Mayestatt aff
hymmelen Ether bedha och bydh aldkieriste Naadighe Herre, ath E.N. kong. Maye-
statt brugher then welde och macht, ssom hand haffuer taghet fraa en anden (Christiern
IT) och forlentt E.N. med ... ath Christi helighe Euangelium moo foo syn tilbgrlighe frij
framgang her i E.N. righe, Och the wmodelighe stoere wduortes meshandlinghe, ssom
emod Euangelium witterligh skie i adskillighe modhz konde worde afstillide.* (Gud har
iflg Peter og Paulus opprettet gvrigheten) paa thet ther moo formedelss thet szamme
bliffue straffeth och forhindreth, huadh szom skier gud emod, wdi wduortes witterlighe
wnde ghiernigher ...* (I Skriften mange eksempler bade pé oppfyllelse og forsemmelse
av denne plikt:) Saa lese wij om kong Asa ... huor lpckeligt och fridszommeligt ett
regiment gud gaff hannom i manghe aar, forthij hand togh the fremmede alterae med then
wgudeligh gudz tienstee bort ... Then szamme loff haffuer och then helighe kong Hezechias
... ath hand affbrpdh icke aldence the altere och billider, huilcke folck haffde aff eghet
beram oprett til gudz tienstee, Men ochsaa thet ormebillede, szom Moses effter gudz eghen
befalling haffde opreyst, ther Jpderne haffde begyntt, ath mesbrughet ...* (P4 samme mdte
kong Josia, som satte lovboken i kraft, da den var funnet, og fordrev »Samarim«, som
svarer til vare dagers munker!)."

Leser man dette som et fyrstespeil holdt opp foran Fredrik I, er det
sldende hvordan hans etterfglger Christian III i Kongebrevet — gjen-
nom Bugenhagens penn — pa nesten alle punkter fanger speilet opp og
sier: Dette gjor jeg!

Og da er det relevant & notere at nettopp Tausen hadde presentert
sitt fyrstespeil ogsa direkte for Christian III, i den fortale Tausen innle-
det sin Postille med.*

Han begynner med 4 minne kongen om hans fars, Fredrik I's vilje til & beskytte og
fremme evangeliet — noe han ble rikt Ignnet for. »Der effter saa haffuer oc Gud med
stgrre euentyr oc wunder ford Eders Naades kongelige Maiestat, som den naturlige
affgdning, till samme h@yhed oc kongelige ®re, saa som den der herligt haffuer saadan en
fader effterfyld, Ja heller fast offuergaad y sand gudfrgctighed oc rett Guds dyrckelse, aff
en rett sand aluorlig nidkicerhed till Guds Low oc Christi Euangelium, Huilcket E.K.M.
hafuer lenge oc meget merckelig bewist, aff den macht E.N. da haffuer weret tillat. ...
Thij er det nu E. Kong. Maiestat hgyt raadeligt ... att E.K.M. tacker Gud for det saa wel
aff Guds naade fram er faret, oc seer flittelig till att gigre oc fuldkomme det megle igien
staar, oc achter det for att hgre til eders naades kongelige embede, ey aleneste att
beskytte Euangelium med sine tilhengere, oc lade siden all ting tage seg sielff, Men ocsaa
aff E.N. Kongelig mact hielpet paa foed med en god bequem reformatz fgret alworlig til
en herlig framgang, att Euangelium maa predickes offuer alt.« Tausen regner sa opp et
program for denne »reformatz« som svarer godt til Kirkeordinansen. Kongen ma iflg.
Rom 13 straffe offentlig ugudelighet. »Dette er den rette Guds tizniste, huilken Gud wil



61

kreffue aff herrer oc Ferster, ... som screfuet staar Poruer. (sic!) xxv. Skil Kongen seg
wed vgudelighed, da bestyrckes hanss throne med retferdighed. Saaledes haffue de gode
gamle konger tient tack af Gud, som wy haffue exemple aff Koning Asa, Hesechia, Josia
oc flere saadanne ...*

La oss né se pa avsnittet om kongen i Kongebrevet av 1542. Det har
eksakt de samme hovedmomenter som ovenfor gjengitt fra Tausen, og
for sammenligningens skyld siterer jeg hele det aktuelle avsnitt her.

Vi priser Gud, og takker hans ndde i evighet, at vi er kommet til erkjennelse av hans
elskede spnn, vdr Herre Jesus Kristus, og erkjenner, at vi har land og folk fra ham. Enhver
vet ogsa, at vi ved Guds under, kraft og nade er blitt holdt oppe heri. Vi haper og stoler
pa Guds nade og barmhjertighet, at denne erkjennelse og opplysning ved Guds ord vil
hjelpe oss til 4 regjere vist og klokt. Som visdommen sier i Proverbia det 8. kapitel: »Mitt
er begge dele: rad og dad, jeg har forstand og makt, ved meg regjerer kongene og setter
radsherrene rett. Ved meg hersker fyrstene og alle herskere pa jorden.« Forat vi ikke
skal veere utakknemlige mot denne uutsigelige ndde fra Gud, og forat vart arveland — i den
kristelige religions saker — ikke fortsatt si jammerlig skal befinne seg i en fordervelig
uorden, har vi av Guds néde, i samarbeid med vare rad og landskap, satt oss fore a la
utgd en kristelig kirkeordning ifelge Guds ord og befaling, ikke for a stifte noe nytt
(derfra bevare oss Gud), men for offentlig med vare arveland a anta det, som Gud, var
kjere Herre, har befalet oss gjennom sine profeter og apostler — det som ogsa tidligere
den hellige kirke, d.v.s. kristenheten, fra apostlenes og Kristi forkynneres munn har
antatt og overholdt, fgr det ble begravet under s& mye vranglare, at Kristi evangelium
derigjennom ble bergvet sin hellighet og undertrykket. P4 denne mate fglger vi noen
hellige dommeres og kongers forbilde, sdsom David, Esekias, Josafat, Josias, som i tidli-
gere tid handlet npyaktig pd samme mdte. De gjorde ikke noe nytt (slik som noen ufor-
standige folk vil anklage oss for), men de fryktet Gud og gjenopprettet Guds ordning,
som gjennom gudlgse paver, falske profeter eller predikanter, og ved det gudlgse folk
var kommet i forfall. Til denne Guds tjeneste erkjenner vi oss skyldig, for Esaias har
profetert om den hellige kristenhet: »Kongene skal bli dine fedre og dronningene dine
ammer«; og David i salmen: »Datteren Zor (det er Tyrus) vil komme med gaver, de rike
i folket vil bgnnfalle for ditt ansikt« etc. Paulus sier i Rom 13 at den verdslige gvrighet er
Guds tjener. Gud vare lovet, at vi vet dette. Er na gvrigheten Guds tjener nar den pa rett
mate forer sverdet for a straffe de onde og beskytte de rettferdige, si er, etter var
mening, den av Gud forordnede gvrighet forst og fremst og i overensstemmelse med sitt
embete Guds tjener, nar den skaper god kristelig orden.*

Jeg har ikke til hensikt a bevise at Tausens tekster — som vi ovenfor har
sitert — har tjent som litterere forlegg da Kongebrevet ble revidert i
1542. Som vi straks skal se, finnes like nzre paralleller i Melanchthons
»fyrstespeil« av 1539, og hos Luther. Men det er antakelig ikke irrele-
vant 4 notere at Hans Tausen hgrte til i den krets av danske teologer
som stod bak det sikalte »predikantenes andragende« i 1536,%! og han
har hgyst sannsynlig hatt med utarbeidelsen av »Udkastet« til Kirkeor-
dinansen & gjore; ihvertfall var »andragendet« blant Udkastets kilder.>
Samarbeidet han ogsd med Bugenhagen under dennes arbeid med Kir-
keordinansen i 1537? Den 21. okt. 1541 ble Hans Tausen utnevnt til
superintendent i Ribe stift, og den 30. april aret etter ble han ordinert —



62

av Bugenhagen. Tausen hadde vart hans »n@re ven og medstrider
gennem mange Ar«, sier Gregersen.>

La oss se pa noen enkeltheter i Kongebrevet.

Avsnittet om kongens innsikt i evangeliet forekommer i litt annen
ordlyd allerede i Kongebrevet av 1537. Aarflot tolker det som uttrykk
for at kongen gjennom dette utsagn presenterer seg som Kristen, dvs.
som lem pa det almene prestedgmme. Dette aspekt kan vel ikke ute-
lukkes, men noe sentralt anliggende ved kongens utsagn er det neppe.
Andre tolker det som uttrykk for at kongen er kvalifisert, at han har
den ngdvendige kvalifikasjon til & gi en kirkeordning. Det siste er
utvilsomt et moment i kongens utsagn,> det viser innledningen til ut-
sagnet: »at mand ey skal mene oss at haffue aldielis her wdi brugt ander
mands tycke ...« Men nerven i kongens utsagn om hans kristne innsikt
blir fgrst tydelig i lys av fyrstespeil-tradisjonen: I kraft av sin kristne
innsikt er kongen — som god, kristen fyrste — forpliktet til & gripe inn og
opprette en sann evangelisk orden i kirken. Det motsatte ville vare
ulydighet og utakknemlighet mot Gud.”

Det er sdledes ingen motsetning mellom kongens to utsagn: (1) at
han ikke har vert selvradig og fremfusende, men »haffue brugd saa
mange oc merckelige tilhielpere« i sitt lovgivningsarbeid — og (2) at
han ikke bare har fulgt »ander mands tycke«, men har handlet ut fra sin
egen innsikt i evangeliet. Ved det siste utsagnet presenterer kongen seg
som den som har handlet ut fra den plikt og ansvarlighet som hans
evangeliske innsikt ifglge fyrstespeilet palegger ham; men han handler
ogsé ifglge fyrstespeilet nar han ikke gar selvradig frem, men tilkaller
de mest innsiktsfulle hjelpere.

Jeg vil forfalge dette fyrstespeil-perspektiv et stykke videre. Kan det
kaste lys over den tidligere omtalte kontrovers om Kongen/Bugenha-
gen er Luthers eller Melanchthons disipler?

I sin grundige utredning om Christian III's kirkepolitikk og hans (og Bugenhagens)
tenkning omkring kongens kirkestyre, foretar Schwarz Lausten en klar polarisering av
Luther og Melanchthon, og stiller kongen og Bugenhagen pd Melanchthons side: Kon-
gen er som kristen gvrighet vokter av begge lovens tavler, det hgrer sledes prinsipielt til
kongens mandat som verdslig gvrighet 4 reformere kirken. Kongen har, qua konge, ikke
bare ansvar for sine undersatters timelige vel, men ogsa for deres dndelige. Melanchthon/
Bugenhagen/Christian III tenker prinsipielt statskirkelig — til forskjell fra Luther, som
bare innrgmmer fyrsten en ekstraordinar rett til & hjelpe kirken som »ngdbiskop«.”’
Altsd: Melanchthon, ikke Luther? — Det er neppe treffende & tale om noen ferdig
utformet »lere« hos Melanchthon pé dette punkt, som skulle st i noen entydig og klar
kontrast til en tilsvarende »lere« hos Luther. Begge reformatorer matte fra ar til ar ta
stilling — ad hoc - til stadig nye kirkerettslige spgrsmal og problemer; og de fleste av deres
skrifter er svart situasjonsrelaterte leilighetsskrifter. I drene 1537-42 var bade Luther og
Melanchthon svart aktive og produktive pa dette felt — ofte i samarbeid, ofte i uttalelser



63

og erkleringer de underskrev sammen; noen ganger med Bugenhagen som medunder-
skriver!® A spgrre om Bugenhagen tenkte som Luther eller Melanchthon mé under disse
omstendigheter vere vanskelig.

La oss konkretisere saken ved & se nermere pa Melanchthons »fyrste-
speil«, og deretter pa et Luther-skrift som er omtrent samtidig med
Kongebrevet av 1542.

I oktober 1539 utkom Melanchthons skrift De officio principum,
quod mandatum Dei praecipiat eis tollere abusus Ecclesiasticos.*® Det
inneholder en s& nar parallell til avsnittet om kongen i Kongebrevet av
1542, at en kort analyse vil vere av interesse. Man merker seg farst det
spgrsmal Melanchthon begynner med: »Bgr fyrstene endre ugudelig
kultus nér biskopene eller overordnede herrer ikke gjgr det eller vil
hindre dem i 4 gjgre det?«* Skriftet handler altsi ikke om et ordinart
fyrstelig kirkestyre, men om fyrstens mandat i den situasjon at vrang
gudsdyrkelse har fatt makten i kirken, og dens biskoper ikke griper inn
— eller kanskje endog motarbeider den sanne lzre, som ogsa keiseren
gjorde. Skriftets uttalte hensikt er & motivere de fyrster som skriftet
retter seg til — alts& de evangeliske — til i en slik situasjon ikke & vere
passive, og Melanchthon lister opp alle de argumenter for en slik inn-
gripen han kan oppdrive. Hovedtesen er: »Fyrste og magistrat bgr
avskaffe ugudelig gudsdyrkelse og sgrge for at den sanne lere fgres
videre i kirkene og at den sanne gudsdyrkelse fremmes.«®!

Forste argument: Enhver troende skal bekjenne troen offentlig og vitne mot vantroen,
sdledes ogsd fyrsten. Han ma dessuten — som en far overfor sin familie — hindre at
blasfemi kommer &pent til orde.? For det andre: Guds ord pabyr fyrstene d hjelpe og
bistd evangeliets forkynnere.®® I denne forbindelse siterer Melanchthon Jes 49,23 - det
samme skriftsted som er brukt i Kongebrevet av 1542. For det tredje: @vrigheten er
vokter av lovens forste og dens andre tavle, forsdvidt den ytre orden angdr. Og siden
blasfemi og avgudsdyrkelse er forbudt i lovens forste tavle, er fyrsten pliktig til 4 hindre
offentlige ytringer av dette.* Selv om fyrstens mandat og midler ikke tillater ham & endre
hjertene, er det likefullt hans plikt 4 hindre ytre utslag av blasfemi og avgudsdyrkelse, slik
keiserne Konstantin, Valentinian og Theodosius gjorde. Her kan man ogsa nevne de
fromme konger av Juda som eksempler.®® For det fjerde viser analogien mellom en
familiefar og fyrsten, at fyrsten har plikt til 4 opprettholde den ytre religigse disiplin. For
det femte kan fyrstens plikt avledes av de plikter alle lemmer i kirken har. Nar kirkens
regulzre hyrder, biskopene, svikter, har de @gvrige kirkens lemmer plikt til 4 fjerne de
falske hyrder, og her ma kirkens fremste lemmer gé foran og hjelpe de andre. Fyrstene
ber here til disse kirkens fremste lemmer, derfor bgr de ta initiativ og hjelpe sine troende
bradre.* - Dette er i sak ikke svart forskjellig fra det Luther sier om fyrstens mandat i
forordet til »Unterricht« fra 1528,% og er ikke et prinsipielt utsagn om fyrstenes »Kir-
chenregiment« i tider da kirkens normale hyrder styrer den rett.®

Det er knapt ngdvendig & fremheve det nare slektskap mellom denne
Melanchthon-tekst og Kongebrevets kongeavsnitt fra 1542. Men vi har



64

allerede sett spor av paralleller ogsa hos Luther, og vi skal se noen fler,
nar vi i korthet tar for oss skriftbruken i Kongebrevets kongeavsnitt.

Det fgrst siterte sted er Prov 8,14-16. Dette skriftsted kunne i og for
seg vare velegnet til & gi en teologisk — kanskje til og med kristologisk —
underbyggelse av fyrstens kirkelige mandat.® Men slik det anvendes i
Kongebrevet, far ordet snarere en formanende funksjon vis a vis kon-
gen: »Wy vorhapen ock vnd vorseen vns tho Gades gnade vnd barm-
herticheit, dat vns solck erkentenisse vnde erliichtinge Gades Wordes,
wert wysslick vnde kloecklick helpen Regeren. <™

Jes 49,23 utlegges av Luther flere steder som et lgfte om at noen
fyrster og konger vil ta ved evangeliet, og at de vil hjelpe det og kirken
til fremgang.” Han kombinerer dette sted med Ps 45,13 pa ngyaktig
samme mate som Kongebrevet av 1542.”7 Og man noterer seg med
interesse at den eksegese av Ps 45,13 som Kongebrevet forutsetter —
den star 4 lese i Luthers salmeforelesninger fra 1532/33;" derimot ikke i
Bugenhagens fra 15247

Om vi setter Bugenhagens revisjon av Kongebrevet 1542 til de farste
dager av mars 1542, er det ikke uten interesse & notere at Luther,
Melanchthon, Bugenhagen og Cruciger i november 1541 i fellesskap
hadde avgitt en rekke »Gutachten« i en sak som i hgy grad aktualiserte
forholdet mellom kirken og statsmakten: bispevalget i Naumburg, som
munnet ut i at fyrsten grep inn og sgrget for at Nikolaus von Amsdorf
ble innsatt som biskop, ordinert av Luther den 20. januar.” Her hadde
man et »skoleeksempel« pa den problemstilling ogsd Melanchthon had-
de reist i sitt skrift: Hva gjgr man nar domkapitlet vil velge en biskop
som - slik reformatorene sa det — vil motarbeide evangeliet? Luther
gikk etter vigselshandlingen straks igang med & skrive en liten bok om
saken: Exempel, einen rechten christlichen Bischof zu weihen. Gesche-
hen zu Naumburg Anno 1542, 20. Januar."® Skriftet utkom etter at den
slesvig-holsteinske KO var blitt vedtatt den 9. mars, og kan saledes
ikke ha foreligget for Bugenhagen da han forfattet Kongebrevets kon-
ge-avsnitt.” Men han kan ha drgftet sakens og bokens realitet med
bade Luther og Melanchthon fgr sin avreise til Danmark. Luthers bok
inneholder flere paralleller til Kongebrevet.”® Og nar Luther griper fatt
i sin kjente tanke om fyrstene som »ngdbiskoper«, skjer det med hen-
visning til det samme skriftsted som Bugenhagen anfgrer i Kongebre-
vets kongeavsnitt:

Mussen doch unsere weltliche Herrschafften jtzt Not Bischove sein und uns Pfarherr und
Prediger (...) schutzen und helffen, das wir predigen, Kirchen und Schulen dienen kon-
nen, Wie Jesajas sagt: Reges nutricij tui, Konige sollen dich neeren Und Konigin sollen
dich seugen. Wie sie denn vorzeiten schier allzu reichlich gethan, und wo das Euangelion



65

sie from gemacht hat, noch thun.” ... Also haben mein Gnedigster und gnediger Herr,
Herzog Johans Fridrich Kiirfiirst und Hertzog Ernst Gebriidere, als Landsfiirsten und
Schutzherrn des Stiffts zur Neumburg zugesagt und verheissen, das sie das Stift wollen
lassen bleiben ... sie haben solchs gethan und wol thun mussen als Patronen des Stiffts,
die Kirchen des Stiffts bey dem heiligen Euangelio und erkandten Warheit zu erhalten,
als rechte Not Bischove in solchem fall, da ein Capitel den Holtzweg will.®

»Als Patronen des Stiffts« har fyrstene méattet opptre som evangeliets
hjelpere og beskyttere®' — dette er ikke langt fra tanken savel hos
Melanchthon som hos Bugenhagen.

Sa langt jeg kan se, er de tre reformatorer langt pa vei enige om at
den kristne fyrste qua fyrste har plikt til & forhindre apenlys blasfemi,
dvs. vranglere, i sitt rike, og plikt til & hjelpe det sanne evangelium til
herredgmme i kirken. Men ikke hos noen av dem er dette mandatum
reformandi — om man kan kalle det s& — eo ipso ogsa et mandatum
gubernandi.

Dette ser man i Kongebrevet tydelig i anvendelsen av de fromme
judeiske kongers eksempel, og i henvisningen til Rom 13. De fromme
konger styrte ikke »kirken« (tempelgudtjenesten osv.) under ellers
normale forhold: De grep inn i ekstraordinzre situasjoner, nar folket
eller prestene eller begge var blitt helt henfalne til avgudsdyrkelsen.®
Rom 13 gir ikke @gvrigheten et kirkestyrende mandat i sin store almin-
nelighet, men vel et mandat til & »skape god kristelig orden« nar kirken
er kommet i uorden og dens hyrder svikter.

Vil

Men hva med talen om de to ordinanser? At kirken skal styres etter en
»ordinans« kongen gir — betyr det at kongen de facto opptrer som
gverste kirkestyrer pa permanent, prinsipiell basis? Vi har allerede sett
at s& godt som alle forskere har nzrmet seg Kongebrevets tale om de to
ordinanser ut fra spgrsmalsstillingen konge/kirke. Men la meg minne
om Oftestads poeng, og spissformulere det pa fglgende mate: Er det
qua konge, eller er det simpelthen qua menneskelig instans at kongen
setter »sin« ordinans i forhold til Guds? Kunne det han sier om »sin«
ordinans like godt vart sagt av en biskop, om det var en biskop som
foreskrev en kirkeordning? Kunne det like godt ha vart sagt av en
teologisk professor i Wittenberg? Ja — kunne det like godt vert sagt av
Bugenhagen, i det tilfelle at han i eget navn foreskrev en kirkeordning?

Det interessante med det siste spgrsmélet er at det lar seg direkte
besvare — gjennom fortalen til kirkeordningen for hertugdgmmet
Braunschweig Wolfenbiittel av 1543.%8



66

Forst en forbemerkning om tid og situasjon.* Hertugen av Wolfen-
biittel, Heinrich den yngre (1514-68), var en overbevist motstander av
reformasjonen. Det schmalkaldiske forbund gikk til krig mot ham i
1542, delvis etter anmodning fra de selvstendige (og reformatoriske)
byene Braunschweig og Gosslar. Hertug Heinrich ble fordrevet, og i
stgrste hast utarbeidet Bugenhagen visitasjonsartikler (1542)% og en
kirkeordning (1543).% Nyordningen ble ikke varig; i 1547 vendte Hein-
rich tilbake, og gjeninnfgrte katolsk gudstjeneste og kanonisk rett.

Det dokument vi skal studere, ble saledes ikke historieskapende pa
samme mate som den danske Kirkeordinans, men det inneholder en
rekke interessante avsnitt, ikke minst en innledning som er betydelig
lengre og mer utfgrlig enn kongebrevet fra 1537, men behandler de
samme spgrsmal. Dessuten er det igynefallende at denne kirkeordnin-
gen som helhet er stgpt i ett stykke, og at den fra begynnelse til slutt er
konsipert ut fra én konsekvent tankegang — Bugenhagens. Endelig er
det av interesse 4 notere at Bugenhagen i denne kirkeordning selv
opptrer som ansvarlig forfatter og kirkeordnende autoritet. I flere av
sine kirkeordninger gir Bugenhagen uttrykk for den selvforstaelse at
han opptrer som biskop nar han visiterer eller ordner kirken — slik ogsé
her.*” Riktignok handlet han etter anmodning fra fyrstene i det schmal-
kaldiske forbund, men han er selv autoriteten som taler i kirkekordnin-
gen. Det har sammenheng med den prinsipielle tenkning omkring kir-
keordningers vesen som klart er utfoldet i ordningens innledning, som
vi na vender oss til.

Gottlike und christlike ordeninge in den kerken unses Heren Jhesu Christi ys twyerlye.
De erste ys allene van Gade ane middel, Gades wort und befehel. De sind wy christenlii-
de schiildich, also tho lerende und tho holdende by verlust unser seelen salicheit. Und
nemand hefft macht, wen ok ein engel uth dem hemmel were, solke ordeninge tho
voranderende. De andere ys ok van Gade, 6verst nicht ane middel, sunder dorch de
propheten, apostele, bisschoppe edder parheren, de dat volk mit Gades worde leren,
gesettet und geordineret, der ersten ordeninge tho gude. In welcker nach gelengenheit
edder nottorft umb der ersten ordeninge willen mach wol wat gewandelt werden.®

Her kjenner man straks igjen kongebrevets distinksjon mellom de to
»ordinanser«. Og man ser at det ikke er noen tilfeldighet nar det i
kongebrevet heter at ogsd »var« ordinans »tilhgrer Gud« eller »er
Guds«.* Forskjellen pa de to ordninger er at den fgrste er gitt av »Gud
alene«,” »uten middel«, dvs. uten noen menneskelig formidling; den
andre er ogsa gitt av Gud, men gjennom menneskers formidling. I
bakgrunnen gyner man tanken om Gud som (all) ordens Gud (1 Kor
11/14) - og ganske riktig: I fortsettelsen av sin utredning om de to
ordninger griper Bugenhagen til I Kor 11 og 14 som nytestamentlige



67

bevissteder. I 1 Kor 11 finner han begge ordninger eksemplifisert: I sin
ordnende virksomhet vis a vis den korintiske menighet viser Paulus
forst til Kristi egen forskrift for nattverdfeiringen: »Jeg har fra Herren
Kristus mottatt det som jeg ogséa har gitt eller lert dere: at var Herre
Jesus Kristus, i den natt da han ble forradt ...« (1 Kor 11,23ff).

He wil dar also seggen: Van Christo hebbe ickt also entfangen, dat méthe wy also leren
und holden bet thom jiingsten dage. Und nen apostel edder ander mynsche, nen engel
edder diivel mach dat anders vorordenen edder maken mit dem sacramente.’’

Guds eller Kristi ordning sikter altsa helt konkret til Kristi innstiftende
forskrift for nattverden (1 Kor 11,23ff); den er »Christi unvorwandelike
ordeninge«.”

Men ogsd den »andre« ordning er eksemplifisert i det samme ka-
pittel:

... van der anderen ordenunge secht dar Paulus also: Gy Corinthere komen ergerlick
thosamende, wen gy tho Gades worde und thum aventmale Christi komen, dat is nicht
recht. Darumme, myne brodere, wen gy thosamende komen tho ethende, so thove de
eine na dem andern etc. (1 Kor 11,33). Item, dat ander will ick ordenen, wen ick kome (1
Kor 11,34). Wat is dat andere? Dat is, wat Godt und Christus nicht sunderlick geboden,
bevalen, ingesettet und vorordenet hefft und denet doch, dat men ehrlick tho solcker
gadesordeninge thosamende kame und dat alle dinge dar 6rdentlick und christlick wer-
den utgerichtet, alse sehr klar is uth dem ganzen capittel 1. Corin. 14, dar he ok also
besliith: Latet alle dinge (wen gy thosamende kamen) tiichtichlick und érdentlick thoga-
en (1 Kor 14,40). Solcke godtlicke ordeninge nomet Paulus tho den Tessalonikeren:
traditiones apostolorum (2 Tess 2,15; 3,6), wat se gesettet und vorordenet hebben, der
ersten ordeninge Gades tho gude.”

De forskrifter Paulus giri 1 Kor 11,33 for & bevirke at korinterne feirer
en »ehrlick«, »ordentlick und christlick« nattverd, er altsd eksempler
pa den menneskelig formidlede ordning. Den skal vare »der ersten
ordeninge Gades tho gude«.** I fortsettelsen griper Bugenhagen til sin
utredning om de to ordninger i Kongebrevet av 1537, og bruker den
som forlegg for sin nye gjennomgaelse i fortalen av 1543. En synoptisk
gjennomlesning viser at den fgrste del av Kongebrevets utredning om
Guds ordinans er innarbeidet i sin helhet, men med utdypende og
forklarende innskudd og tillegg.*

Fgr vi gar videre, la meg papeke en detalj. I Kongebrevet regnes det
opp en rekke forhold som er gjenstand for regulering i »var« ordinans:
»huad wy haffue skicked om personer, tid, sted, tall, maade, presteti-
der, sang oc Ceremonier, om visitatz, om en erlig samquem etc.« Dette
er altsd en oppregning av slikt som Kristus ikke direkte har gitt noen
forskrift for; og som derfor ma reguleres ved menneskelige forskrifter.



68

Hva betyr imidlertid »om en erlig samquem« (de honesto conuentu /
van Eerliker thohopekumpft)? Schwarz Lausten har fglgende note:
»Det kan tenkes pa de gejstliges synoder ... Max W. Olsen mener, at
der her er tale om gudstjenesten ...«*® Det kan vel knapt vare noen tvil
om meningen, nar man har lest Bugenhagens utredning om 1 Kor
11,33ff: Korinternes nattverdgudstjeneste var »ergerlick«, ikke »ehr-
lick«, fordi den foregikk etter en menneskelig (u)orden som stred mot
evangeliet og nattverdens innhold. Det Bugenhagen mener a gjgre i
kirkeordningen av 1543, og det kongen mener 4 gjgre i Kirkeordinan-
sen av 1537/39, er i prinsippet det samme som Paulus gjgr i 1 Kor
11,33f: & gi en menneskelig forskrift som sikrer en nattverdgudstjeneste
i overensstemmelse med evangeliet, Kristi ordning — en »ehrlick, or-
dentlick und christlick« gudstjenestefeiring.

Guds/Kristi ordning er altsa de uttrykkelige befalinger eller forskrif-
ter Kristus har gitt, og som Bugenhagen betrakter som kirkegrunnleg-
gende og grunnleggende for kirkens ordninger. Han regner med fire
slike: Kristus har befalt
(1) at evangeliet skal forkynnes (Mk 16,15)

(2) at man skal dgpe og lere (Mt 28,19f)

(3) at man skal spise og drikke hans legeme og blod (1 Kor 11,23-26 og
parr.)

(4) at man skal dele med de fattige (Mt 25,40)"’

Av disse fire (eller fem, som man regner dgpe og lere som to)
befalinger fglger umiddelbart fire praktiske — og for Bugenhagen helt
konstitutive — mandater for kirken: (1) Presteutdannelse og underhold
av prestene (evangelieforkynnelsen); (2) dap, skole, opplering av bar-
na, underhold av skolelzrerne (dgpe og lere), (3) en evangelisk natt-
verdfeiring sub utraque (spise og drikke); og (4) en ordnet fattigfor-
sorg. At dette ma finnes i kirken, er Guds/Kristi ordning. Kongebrevet
sier

at wy wille haffue Guds ord som er Lougen oc Euangelium retsindelige predickede,
Sacramenterne ret wddelde, Bgrn wel oplerde, at de maa bliffue wdi Christo, som ind y
Christum ere dgbte, At kircketenerne, Scholerne, Oc fattuge folck maa forsgrges syn
fgde. Saadant er icke wor Ordinants, men dermed wille wy tiene wor Herris Jesus Christi
Ordinants.

Den samme rekke »grunnordninger« gar igjen i Kongebrevets oppreg-
ning av hva ordinansen inneholder — fgr distinksjonen mellom de to

ordinanser er introdusert:

her tracteres dog intet andet end det rene oc klare Euangelium. Desligeste Sacramenter-



69

ne effter Christi eygen indskickelse, (dvs. sub utraque) Sang oc hellige lectier, om en erlig
samquem til predicken, oc det hellige Sacramentes tildelelse. Huorledes wngdommen
maa optuctis y bogen oc gode konster, til Guds hellige ord oc den hellige schrifft,
Huorledis tiennerne wdi den hellige kircke maa bliffue wel forsgrgede och Scholerne
holdes wed mact, De fattuge haffue deres rgct, At Bgrnelerdommen maa ware vdi alle
huse ...

Tanken om Kristi grunnleggende befalinger utgjgr det strukturerende
sentrum i Bugenhagens kirkeordningstenkning, og man kan pavise at
strukturen i hans ulike kirkeordninger svarer til dette.” Det er interes-
sant & notere at pa grunn av sin avhengighet av noen av Bugenhagens
eldre kirkeordninger, viser ogsa det danske » Udkast« spor av den sam-
me struktur, slik man enklest kan se det i utkastets innledende oversikt
over dets »Sex articler«. Det er siledes grunn til & motsi Andreas
Aarflot nar han hevder at »det er tydelig at ordinansen er blitt ferdig
utarbeidet uten at forfatterne har hatt kjennskap til den senere tilfgyde
innledning (dvs. Kongebrevet med dets distinksjon mellom de to ordi-
nanser). Kongens kunngjgrelsesskriv kan alts& ikke ha tjent som en
disposisjonsngkkel for de enkelte kirkerettslige bestemmelser i ordi-
nansen.«” Aarflots premiss for & hevde dette manglende samsvar mel-
lom Kongebrevets tenkning og ordinansens disposisjon, er at det »ikke
er mulig & skille ut av selve Kirkeordinansen et sett av bestemmelser
som tydelig kunne karakteriseres som hgrende til den omtalte »kon-
gens ordinans«.«'® Men dette beror p& en misforstaelse av forholdet
mellom de to ordinanser. I en viss forstand kan hele Kirkeordinansen
sies a vare kongens ordinans, forsavidt som den fra begynnelse til slutt
inneholder praktiske forskrifter som ikke er direkte gitt i Guds ordi-
nans (Kristi befalinger). Men av ngyaktig samme grunn kan hele ordi-
nansen sies a tjene Guds ordinans; ja, fordi ordinansen erstatter en
eldre kirkerett som — iflg. Bugenhagen — opphevet og motsa Guds
ordinans, kan kirkekordinansen sies a gjeninnsette Guds ordinans som
gjeldende kirkelov. Og nettopp i sin struktur er ordinansen orientert ut
fra de grunnleggende mandater i Guds ordinans.

Vi ma se litt n@rmere pa et sentralt punkt i vdr sammenheng: Hvilke
menneskelige autoriteter har rett og mandat til & vare formidlere av den
»indirekte« Guds orden for menigheten; den han gir gjennom menne-
skelige formidlere? Vi har allerede mett apostelen i denne rolle. Om
sine forskrifter for nattverdgudstjenesten i 1 Kor 11,33f ville Paulus -
slik Bugenhagen forstadr ham — kunne si: dette er ikke Kristi, men min
ordinans, men ogsé den er av Gud, for han er ordens Gud. Men Bugen-
hagen nevner flere menneskelige instanser som kan tenkes & formidle
slik »mynschenordeninge«:



70

De andere (ordeninge) ys ok van Gade, 6verst nicht ane middel, sunder dorch de prop-
heten, apostele, bisschoppe edder parheren, de dat volk mit Gades worde leren, gesettet
und geordineret, der ersten ordeninge tho gude.'"

Slik formidlet ordning finnes altsa for det fgrste ogsa i Skriften; ikke
enhver kirkeordning patruffet i Det nye testamente er eo ipso Guds
ordinans, bare det som Kristus selv uttrykkelig har gitt befaling om.
Dernest nevnes biskoper og prester som formidlere av Guds ordensvil-
je. Bugenhagen har uten tvil tillagt biskopene et spesielt mandat nar
det gjelder kirkens orden — forgvrig i overensstemmelse med Luther og
Melanchthon.!” Bugenhagen gar selv uttrykkelig inn i bisperollen nar
han opptrer som giver av kirkeordninger.

Ick bekenne frylick vor Gade vnde yedermanne de wile ick byn hyr eyn geropen vnde
erwelet Ordinarius yn desser saken.'®

Og Christian III kan selv plassere Bugenhagen i denne rolle:

Wir wissen auch wol, dass Ir grosser Bischof gnugsam seit, derhalben Ir euch auch von

dieser christlichen Vocation und berufung, darinnen Ir seit, nicht abziehn lassen wollt
104

I prinsippet kan nok Bugenhagen ogsa tenke seg at den enkelte menig-
hets prest gir ordninger for sin menighet, men her stgter han raskt mot
et prinsipp som er viktig for ham: Ett av formalene med disse ordninger
i kirken er at de skal skape endrektighet, ikke minst for & unnga forvir-
ring og ungdvendig forargelse hos de enfoldige og enkle. Dette motiv
nevnes allerede i Bugenhagens fgrste kirkeordning, Braunschweiger
KO:

Cerimonien 6vers, de hyr vorordent synt ... werden geholden umme eyndracht willen mit
fryer conscientie unde denen der gemeyne to der beteringe ... noch deme live, noch der
conscientien edder selen beswerlick. Sulke cerimonien weren den Christenen nutte.'®

Derfor skal man ikke i utrengsmal forandre gode ordninger, og heller
ikke vere egenradig:

Darumme, went ock von néden wiirde syn, dat me moste wat vorandern van disser
andern ordeninge, so schal doch de voranderinge ordentlick und nétlick gescheen anders
nicht, denn ock der ersten ordeninge Gades tho gude. Siis schal me de ganze gemene
berouwen lathen in solcken guden ordeningen, tho Gades worde und ordeninge angeno-
men und men schal nicht staden, dat ein jowelick unrouwich mynsche wat nyes make. De
predicanten, de lust hebben, wat nyes tho makende wedder gude angenamen christlike
und ehrlike ordeninge, sind gecke.'®



71

Den instans som med stgrst autoritet kan gi ordninger for kirken, er
derfor konsilet, fordi det nettopp uttrykker den kirkelige konsensus og
endrektighet. Derfor spiller konsil-tanken en sentral rolle i alle Bugen-
hagens fortaler — ogsé i Kongebrevet. Det skal vi nedenfor vende mer
utfgrlig tilbake til. Poenget na er & fastsla en konklusjon angiende de
formidlende instanser for kirkens »formidlede« ordninger: Hvem disse
instanser er, blir til sist et adiaforon. Det avgjgrende er at ordningene
tjener Kristi ordninger, uansett hvem som gir dem, og at de gis slik at
de tjener freden. Det betyr ikke at spgrsmalet om den rette, den kalle-
de kirkelige instans, blir likegyldig. Men det blir underordnet; og i
Bugenhagens ordninger opptrer et mangfold av menneskelige og kirke-
lige autoriteter som »kirkeordnende subjekter«: han selv (qua de facto
biskop); byradet; den samstemte menighet — og: fyrstene, kongen.!"’

Skjelningen mellom de to ordinanser er i alle tilfelle den samme og
alltid likedan begrunnet: All menneskelig ordning av kirken skal tjene
Guds ordning/Kristi ordning.

Talen om de to ordinanser i Kongebrevet har altsa ikke til hensikt &
klargjgre forholdet mellom »kirke« og »konge«, men mellom pa den
ene side de kirkegrunnleggende mandater som Kristus selv har gitt, og
pé den annen side de konkrete menneskelige utforminger disse far i
konkrete seremonier og konkret kirkerett.

IX

Vi har na brukt Bugenhagens fortale til kirkeordningen for Wolfenbiit-
tel 1543 — ett ar etter Kongebrevets siste recensjon — som tolkningsngk-
kel til kongebrevets tale om de to ordinanser. Men man kan spgrre:
Hvor tidlig i Bugenhagens karriere som forfatter av kirkeordninger
stgter vi pa denne tanke?

Det enkleste test-case ma vare & ga til hans fgrste ordning, den for
byen Braunschweig av 1528.'® I fortalen til denne ordning mgter vi i
sak, om ikke terminologisk, de to ordinanser. »Fryen ceremonien« —
det er her »var ordinans«.

Ceremonien mot me hebben, worumme schaffet me denne nicht cerimonien, de sick mit
Gades worde unde deme christenenloven wol mogen vordragen unde nutte syn?'®

»Seremonier« som tjener »Guds ord« — det er in nuce kongebrevets tale
om »var ordinans« som tjener »Guds ordinans«.'

Jeg ngyer meg med denne helt summariske papekning. Det indirekte
bevis pa den store grad av kontinuitet i Bugenhagens tenkning pa dette



72

punkt er gitt i de ulike sitater fra kirkeordninger eldre enn 1537 som er
anfgrt ovenfor, og som vil bli anfgrt nedenfor.

X

Vi ma se litt nermere péa et viktig punkt i kongebrevet: konsiltanken.

Kirkens »Ceremonien« behgver ikke ngdvendigvis vare ngyaktig de
samme overalt. De ma tjene evangeliet, Kristi ordninger, men dette
apner for en stor grad av frihet i den nzrmere utformning av seremoni-
ene. Bugenhagen kan derfor kalle dem »frie« seremonier — ogsé i den
forstand at man ikke kan eller bgr forplikte samvittighetene absolutt pa
dem.'"! De skal ikke overholdes som om saligheten avhang av det — det
gjor den derimot nar det er spgrsmal om Kristi ordning.

Det kan derfor ogsa tenkes at slike ordninger mé endres med tiden.
De er ikke prinsipielt uforanderlige — i motsetning til Kristi ordning.
De er fleksible; kriteriene for deres gyldighet er to: de ma tjene Kristi
ordning, evangeliet, og de ma tjene enighet og god orden i kirken.

Som vi alt har sett: ordningenes, seremonienes prinsipielle art og
begrunnelse peker i retning av konsilet som det mest egnede organ for
fastsettelse av seremonier. Her kommer kirkens endrektighet konkret
til uttrykk.

Dette var mer enn et prinsipielt synspunkt for Bugenhagen. Konsil-
tanken og konkrete konsil-planer var hgyaktuelle i hele det tidsrom
som her opptar oss, fra Bugenhagens fgrste kirkeordning i 1528. I 1537
var spgrsmalet blitt akutt i Danmark, i og med at det forelé en invita-
sjon ogsé til den danske konge om & delta pa det planlagte konsil i
Mantua.!"?

Men ogsé av en annen grunn er det stadig tale om »Concilium« i alle
Bugenhagens fortaler. »Konsilet« var d&penbart den autoritet man (dvs.
de katolske kirkemenn) sterkest fglte at de ulike lutherske reforma-
sjonsbestrebelser i Tyskland og Danmark forgrep seg mot. Ved opplgs-
ningen av riksdagen i Augsburg hadde keiseren forpliktet de deltaken-
de fyrster til ikke a foreta seg noe i retning av endrede seremonier eller
andre endringer i den kanoniske rett, for et alminnelig konsil kunne ta
stilling til sakene.' Igjen: Det avgjgrende var heller ikke fra denne
side sett hvem som gjorde endringer i kirkens orden. En reformvillig
biskop var slik sett like problematisk som en fyrste. Det problematiske,
det provoserende var at endringer overhodet ble gjort, uten kirkens
alminnelige tilslutning pa et konsil.

Bugenhagens tale om »Guds ord« og »frie seremonier, eller »Guds
ordinans« og »var ordinans, er utformet i en konstant hensyntagen til



73

konsil-ideen. Hans posisjon lar seg enkelt karakterisere slik: Med hen-
syn til Guds ordinans har ingen menneskelig instans — heller intet kon-
sil! - noen som helst autoritet. Der Guds ordinans er opphevet eller
tilsidesatt gjennom de gjeldende »seremonier«, er det likefrem synd a
vente pa noe konsil, for de troende fgres vill i mellomtiden.

Med hensyn til »var ordinans«, har et fritt konsil, dvs. et konsil der
resultatet ikke er fastlagt pa forhand av paven, all mulig rett og myn-
dighet til 4 fastsette gode og rimelige ordninger. Disse er jo i alle tilfelle
apne for revisjon og endring — men derfor er det heller ikke her ngd-
vendig & vente pa konsilet: man kan i mellomtiden innfgre gode og
tjenlige ordninger, som s kan justeres av et konsil.'**

Dette er den rent prinsipielle posisjon. I praksis hadde de witten-
bergske teologer i 1537 forlengst oppgitt troen pé at et »fritt, kristelig«
konsil ville vere mulig, og de frarddet deltagelse pa det bebudede
konsil i Mantua (men foreslo litt forskjellige taktikker med hensyn til
madten & si nei pa).'"®

I alle Bugenhagens kirkeordninger er »konsilet« den konstante
«motpart« som han hele tiden fgrer en slags apologetisk dialog med:
Det er tydelig at man i konsilet star overfor den autoritet Bugenhagen
fglte han utfordret — og som nok har vaert anfgrt mot ham. Vi kan se pa
et lite knippe avsnitt der han tar stilling til dette — anfgrt i kronologisk
rekkefglge:

Braunschweiger KO (1528): Overs dat me wil harren up eyn concilium, darinne beslaten
werde, wo me prediken schal unde de sacramente Christi briikken unde wat eyn christlik
levent sy, dat is vorgeves. Wente id is al beslaten van ewicheit imme concilio der hilgen
drevaldicheit unde dorch Jhesum Christum sulvest in disser werlt uthgespraken unde
dorch syner apostolen stemme unde scrifte der ganzen werlt apenwar gemaket ...

Hamburger KO (1529), 12: Wat ys doch yn dessen stiicken, dat Christene nicht schiil-
dich synt tho vorschaffende? Mit den Ceremonien edder kerckendenste holde wy ydt
also, dat wy yn den nodigen stiicken, de ym Concilio der hilligen dreuoldicheit beslaten,
vinde van Christo vns beualen synt, nicht begeren edder annemen kénen ein ander
Concilium edder minschen beuehl anders tho l6uende edder tho donde, wenthe solck
were diuels lere vnde vordominge vnser selen, na erkanten warheit, Godt dorch synen
eingebarn sone, vnde de sone dorch syne apostele hefft vns vorkiindigen laten, dat hilge
Euangelion ...

Hamburger KO, 37: Wathme auerst prediket, edder women Dopenn, edder dath
Sacramente des lyues vnnd blodes Christij gheuenn vnnd nhemenn schall, dar bedaruenn
de Christenn neenn Concilium tho. Idt ys ym Concilio der Hilligenn Dreuoldicheyt van
ewicheyt beslathenn, vnnd dorch Christum vnnd syne apostelle vnns beualenn vnnd
ghelereth.

(Vi ma sgrge for underhold av gode prester som lerer oss Guds ord rett). Dat kan ock
neyn Pawest edder Concilium myt rechte anders maken. (Liibecker KO, 15). De fattige
ma forsgrges, dat kan neyn Christene minsche straffen, He wolde den aller redelicheyt



74

vergeten hebben, vnd neyn Pawest edder Concilium mach dath anders maken. (Libeck-
er KO, 15).

Dat me Suert wyl harren vp eyn Concilium, dar wy erst van leren scholen, wo me
dopen schal, wo me dath Sacramente geuen vnde nehmen schal, wo me dat Euangelium
predicken schal, vnde hiichelye der phariseyere verdomen, Item wo me Christlick leuen
schal, dat ys gantz vorgeues by den rechten Christen, de salich gedencken tho werdende.
Wente sziilck alle ys van ewicheyt beslaten ym Concilio der hilligen dreualdicheyt, wo
me ydt yn der Christenheyt holden schal, vnde ys dérch Jesum Christum sziiluest yn
desser werlt vthgespraken, vnd vns by vnser selen salicheyt beualen, vnde dorch siner
Apostolen lere vnde scryffte der gantzen werldt apenbar gemaket. Bauen vnd wedder
sziilck eyn Concilium der hilligen dreualdicheyt, vnde ernstlicken beuehl Christi, vnde
lere der vthgesanden Apostolen Christi, welke wy noch klaer gendch bescreuen hebben
ym nyen Testamente, scholen neyne hillige, edder vnhillige leude, neyne diiuele edder
Engle, wath anders vorordenen. Idt ys van Gade also verordenet, weme ydt nycht beha-
get, so he sick ock nycht myth Gades worde wnderwysen wyl laten, de mach blyuen eyn
gotlose vnchristen, wol kan em helpen? (Libecker KO, 17f).

Ngyaktig den samme konsil-problematikk er det vi mgter i Kongebre-
vet av 1537. »Konsilet« var aktualisert gjennom minst to forhold:
(1) Christian III hadde mottatt innbydelse til konsilet i Mantua, og
(2) de som vegret seg mot & godta hans kirkelige nyordning, gjorde det
med henvisning til et kommende konsil.!'® Talen om de to ordinanser i
Kongebrevet er ikke minst innsiktet pa det svar brevet inneholder med
hensyn til konsilet. Om Guds ordinans: »Huy wilde wy nu vare saa
daarlige att wy wilde her vdi forbiide nogen Concilium. Oc (maa ske)
her forinden dgg y woris wantro oc vgudelighed. Concilia eller menne-
skelig Ordinants kunde intet her gigre emodt Guds Ordinants. Der
som de Concilia wilde fordgmme dieffuelsenss lerdom oc Antichristelig
skick ... saa som wy nu gigre med dette vortt Concilio og Ordinants,
Da motte de iu ware wgudelige oc ingen Christne som dennom icke
annamede, Men saadant haffue wy lenge alt forgieffs bid effter.« Om
»vor« ordinans: »der vdi maa vell sompt (foruden Guds fortgrnelse)
foruandles endog det oc saa Gud tilhgrer.« Her er utvivlsomt underfor-
statt at den instans som evt. kunne foreta slike forandringer nettopp
var et konsil — som det sa uttrykkelig sies i den nye fortale av 1539:
»Huilcken Ordinants wy wille at holdis skall vdi alle Sticthe och
Kiercker offuer alt Riget, Uden saa er wdi ett almindelig fry Christelig
generali Concilio anderledis besluttis oc samtyckis, Da wille wy alle tid
skicke oss der vdi, som fromme Christne bgr att gigre.«'"’

X1

Talen om de to ordinanser tjener altsé ikke til & begrunne kongens
reformasjonsrett qua konge, heller ikke hans kirkestyrende funksjon.



75

Tankemodellen har en annen bakgrunn og kan forstds helt uavhengig
av problemstillingen konge/kirke. Men i Kongebrevet bruker kongen
denne modell til & gi kristelig/kirkelig legitimitet til KO som sadan:
Kongens ordning er en ordning som tjener Guds/Kristi ordning, og som
sadan legitim — uavhengig av et forventet konsil. Ved & gi denne ord-
ning opptrer kongen kort og godt i overensstemmelse med evangeliet —
det er derfor knapt noen tilfeldighet at kongen avgir erkleringen om
sin personlige innsikt i evangeliet som innledning til beleringen om de
to ordinanser.

At lzerestykket om de to ordinanser er et selvstendig avsnitt i Konge-
brevet — langt pé veg en »interpolasjon« fra en annen kontekst — kom-
mer sldende frem i en liten stilistisk detalj: bruken av »vi«. I Kongebre-
vets begynnelse og avslutning har vi naturligvis & gjgre med majestets-
plural, som man venter i et kongebrev. Majestets-plural har vi ogsa i
talen om »wor Ordinants« i de avsnitt der de to ordinanser defineres og
avgrenses 1 forhold til hverandre. Men i lerestykkets corpus mgter vi et
helt annet »vi«: et inklusivt vi som vel kortest kan gjengis: vi evangeli-
ske kristne. Overgangen fra det ene til det andre vi ses tydelig i fglgen-
de avsnitt: »Saadant er icke wor (kongens) Ordinants, men dermed
wille wy (kongen) tiene wor Herris Jesu Christi Ordinants. Huilcken er
wor (vi kristnes) eeniste lerer oc mester saa well som wor eeniste
frelser och wisse salighed ...« Man overinterpreterer antakelig dette
nzrmest redaksjonshistoriske fenomen, dersom man — som Aarflot —
tar dette siste inklusive »vi« som uttrykk for at kongen bevisst stiller seg
inn blant de gvrige medlemmer av det almene prestedgmme. Det er vel
snarere Bugenhagen som i lerestykket om de to ordinanser uvilkarlig
faller inn i den stil han var vant til & bruke i den sammenheng: det
inklusive »menighets-vi«.

X1

Noen avsluttende refleksjoner.

Jeg innledet denne lille studie med a referere til en forskningstradi-
sjon som ser talen om de to »ordinanser« i Kongebrevet primart i lys av
problemstillingen kongemakt/kirkemakt. Nar kongen talte om Guds og
»var« ordinans, var det naturlig & tenke at det var forholdet mellom
konge og kirkeordning — eller kort: konge og kirke — han talte om.

Vi har sett at Kirkeordinansen av 1537 lar seg stille inn i en »familie«
av »bugenhagenske« kirkeordninger, og at Kongebrevet i hgy grad har
paralleller i de gvrige bugenhagenske kirkeordningers fortaler. Sarlig
gjelder dette avsnittet om de to ordinanser. Beleringen om de to ordi-



76

nanser er et modent uttrykk for Bugenhagens prinsipielle tenkning om
evangeliske kirkeordninger i det hele tatt: Enhver rett kirkeordning
har to komponenter — den bygger pa Kristi uforanderlige befalinger,
den omgir disse befalinger med konkrete bestemmelser som skal tjene
den lydige utfgrelse av Kristi forskrifter; disse konkrete bestemmelser
eller »frie seremonier« ma ikke stride mot Kristi ord, mé ikke palegges
som salighetssak, men bgr bade gis og holdes i enighet for fredens og
god ordens skyld.

Enighetsmotivet peker i retning av konsilet som den best egnede
instans til & fastsette slike »frie« seremonier — Kristi befalinger, deri-
mot, er guddommelige, uforanderlige og ikke gjenstand for noen kon-
silsbeslutning.

Forsavidt Kirkeordinansen foreskriver »frie« seremonier — »var ordi-
nans« — foregriper den konsilet, er den »vart konsil«, som det heter i
Kongebrevet. Og dette er ikke illegitimt; blant annet fordi det ikke er
utsikter til et alment, fritt konsil.

Dette er kontekst og problemstilling for talen om de to ordinanser.
Og i Kongebrevet av 1537/39 fyller denne problemstilling nesten hele
dokumentet. Konge kontra biskopper — det er en problemstilling som
eksplisitt ikke dukker opp i det hele tatt.

Det kan ha sammenheng med at kongen hadde »lgst« problemet
med forholdet mellom seg og biskopene svart sa handfast aret for: Han
hadde arrestert og avsatt dem. Kongen behgvde i 1537 ikke & forholde
seg til noen bispe- eller kirkemakt i kirkeordningsspgrsmalet, for den
var politisk eliminert. De som protesterer, henviser ikke til bispene, de
henviser til et kommende konsil. Og det fanger Kongebrevet i hgy grad
opp. Det svares det pd med talen om de to ordinanser.

Annerledes i hertugdgmmene. Der var den katolske bispemakt del-
vis intakt, og den hadde stgtte hos stendene. Og der lot ordinansen seg
til & begynne med ikke gjennomfgre. »Pa en landdag i Rendsburg i
marts 1540 fandt igen et stgrre opger sted mellem kongen, de evangeli-
ske og de katholske. Flere katholske adelsfolk erklerede her direkte,
at det tilkom kun de to katholske biskopper og prelaterne at beskfti-
ge sig med sager, som angik frelsen og de kirkelige forhold. Kongen
matte forelgbig give op over for den hérdnakkede katholske mod-
stand.«'*®

Na ble altsa de to makter i samfunnet brakt pa bane, né stod de mot
hverandre i konflikt. Aret etter fikk ogsa de tyske reformatorer dette
problem opp i fanget: I Naumburg var de evangeliske truet av et bispe-
valg som var uangripelig etter den kanoniske rett; men som fyrsten



77

ikke desto mindre satte ut av kraft — qua fyrste med patronatsrett over
bispestiftet.

Begge forhold kan forklare at Bugenhagen i 1542 gir Kongebrevet en
ny innledning — nd taler det om kongens rett og plikt til a gjenopprette
kirkens orden, nir de som normalt skulle ta vare pa den, svikter. Nd
bringes de fromme konger av Juda pa banen som bibelske forbilder for
denne kongelige jus reformandi.

Har man sett dette i Kongebrevet av 1542, ser man det nok ogsa
antydningsvis og mellom linjene i 1537/39 — mest, kanskje, i talen om
kongens kristne innsikt. Men ikke i talen om de to ordinanser. Den
overtas uendret i 1542 — og Bugenhagen gjentar den omtrent uendret i
en helt ny sammenheng i 1543. Dens problemstilling var en annen.

Den problemstilling forskningen stort sett har nermet seg Kongebre-
vet med, viser seg altsa delvis & vere inkongruent med brevets inten-
sjon. Det er ikke primart et kongeideologisk dokument. Kongebrevet
er simpelthen det som det gir seg ut for & vare: den adekvate innled-
ning til en kirkeordning. Den belering det inneholder, er en belering
om evangelisk-luthersk kirkeordningstenkning — konkret: Bugenha-
gens.

Dermed er naturligvis ikke spgrsmalet om den fyrstestyrte kirke
erklert a vaere uinteressant eller inadekvat. Det er heller ikke besvart
gjennom var papekning av at Kongebrevet nok kjenner en kongelig jus
reformandi, men neppe kan sies & ta stilling til en tilsvarende jus guber-
nandi. Her mé utvilsomt utformningen av det nye lutherske superinten-
dentembetet st sentralt; likeledes spgrsmélet om menighetens forhold
til prestevalget osv. Altsd: Hvordan ser kirkens »normale« sty-
ringsstruktur ut ifglge Kirkeordinansens bestemmelser? Det er et bade
stort og interessant kapittel, som mange har skrevet pa. Men det be-
gynner der det mindre kapitlet slutter — det som jeg her har levert et
bidrag til.

Summary

In the “Royal Letter” introducing the Church Ordinance of king Chri-
stian III in its Latin (1537) and Danish (1539) version, the concept of
two “ordinances” is introduced: The king will by his ordinance serve
God’s ordinance. Many scholars have interpreted this as referring to
the relationship between the law-giving mandate of the king on the one
hand, and the mandate of the church on the other hand.

It is argued in this study that this is not the intention of the Royal



78

Letter’s distinction between the two ordinances. The Royal Letter was
written by Johannes Bugenhagen, and is partly reproduced, partly ex-
panded by him in his Preface to the Church Ordinance of Braunschwe-
ig-Wolfenbiittel of 1543. The “two ordinances” describe the relation-
ship between on the one hand the unchangeable commands of Christ in
the Gospels concerning church order; on the other hand the ceremo-
nies introduced by Apostles, bishops, pastors, councils, Christian
kings, Bugenhagen himself, in order to “serve” the commandments
given by Christ. »Our« ordinance, as distinct from God’s, is given by
human beings and is therefore »free« and not unchangeable, but inso-
far as it serves the ordinances of Christ and secures uniformity and
peace among the believers, it is to be regarded as a gift from the God of
order.

The Royal Letter is thus not primarily concerned with the ecclesiasti-
cal legislative mandate of the king qua king. On the other hand, this
mandate is brought into focus in a new passage added to the Royal
Letter in its third, Low German version from 1542 (Church Ordinance
of Schleswig-Holstein). In this passage, Bugenhagen introduces the
pious kings of Judah as Biblical models for the action of the king, and
also some Scriptural passages undergirding an ecclesiastical mandate
for the king qua king. It is argued in this article that in so doing,
Bugenhagen is in close touch with contemporary utterances by Luther
as well as Melanchthon, and that his concern is not a permanent jus
gubernandi on the part of the king, but rather a jus reformandi in times
of suppression of the gospel by church authorities.

It is also argued that in all its versions, especially the third, the Royal
Letter can be seen to respond to the demands being made to the king
by the Danish Lutherans, especially Hans Tausen. It is suggested that
the tradition of the Christian “King’s Mirror” would add a fruitful
perspective on this interplay between theologians and king.

Noter

1. Jeg har benyttet den nyeste utgave av denne tekst i Martin Schwarz Lausten,
Kirkeordinansen 1537/39. Tekstudgave med indledning og noter, Odense 1989, 93-
96.

2. Spersmalet er omtvistet, se Martin Schwarz Lausten, anf. skr., 32f. Som tekstutga-
ve av den danske versjon har jeg benyttet Schwarz Laustens, anf. skr., 150-56, og
sammenholdt den med faksimile-utgaven av Hans Wingaards trykk fra 1542; Kirke-
ordinansen 1537/39. »Den rette ordinants«, Verbum, Oslo 1988.



3.

5b.

[e <]

10.

11.
12.
13.

79

Jeg har benyttet faksimile-utgaven i Walter Gobell (Hg.), Die Schleswig-Holsteini-
sche Kirchenordnung von 1542 (Schriften des Vereins fiir Schleswig-Holsteinische
Kirchengeschichte Reihe 1, Band 34), Neumiinster 1986, 4-26.

. Den avviker fra den latinske tekst der den danske ikke gjor det, og motsatt, men

der er kun eft samsvar mellom den danske og plattyske tekst mot den latinske —
antakelig tilfeldig.

. Den grunnleggende studie av KO’s og kongebrevets tilblivelse er fremdeles C. T.

Engelstoft, Kirke-Ordinantsens Historie, en Undersggelse, i: Kirkehistoriske Sam-
linger IV (= Ny Kirkehistoriske Saml. II) (1860-62), 1-110; 369-442. Til spgrsmalet
om Bugenhagen som forfatter av Kongebrevet, se szrlig pp. 108 og 370. Jfr. ogsa
Pauli Petersen, ‘Die Entstehungsgeschichte der schlesw.-holst. Kirchenordnung
vom Jahre 1542’ i: Zeitschrift der Gesellschaft fiir Schleswig-Holstein- Lauenburgi-
sche Geschichte 12 (1882), 257: »Ihm (Bugenhagen) ist auch wohl die Ausarbeitung
der Vorrede zuzuweisen«; Andreas Aarflot, Det teologiske og statsrettslige grunn-
lag for kirkestyret i Danmark-Norge pa reformasjonstiden (Tidsskrift for Teologi og
Kirke 41 (1970), 1-31): »er antagelig forfattet av Bugenhagen p& kongens vegnex,
11. »Dette indledende kongebrev er efter al sandsynlighed forfattet af Bugenha-
gen,« sier Schwarz Lausten i sin innledning til tekstutgaven, og tilfgyer: »de under-
ligt apologetiske vendinger, de retoriske spgrgsmal, digressionerne rgber tydeligt
hans velkendte stil« (Schwarz Lausten, 27). Men merk hans forbehold i Christian
den 3. og kirken, 46: »Bugenhagens stil er letgenkendelig, men afsnittet vidner
ligesom hele loven om, at adskillige personer har varet involveret i udarbejdelsen. «
Forst papekt av M. Schwarz Lausten, Christian den 3. og kirken 1537-1559 (Studier
i den danske reformationskirke 1), Kgbenhavn 1987, 45: »indledningen i
Braunschweig-Wolfenbiittel Kirkeordinans 1543 bygger efter al sandsynlighed pa
den danske kirkeordinans af 1537 vedrgrende omtalen af de to ordinanser, konci-
liet, polemikken mod katholicismen ...«

. Aarflot har utfoldet sin tolkning mest utfgrlig og dokumentert i artikkelen ‘Det

teologiske og statsrettslige grunnlag for kirkestyret i Danmark-Norge pa reforma-
sjonstiden’. Tidsskrift for Teologi og Kirke 41 (1970), 1-31; men jfr. ogsa hans Kirke
og stat i Norge fra reformasjonen til vdre dager, Oslo 1969, 54-80.

. Anf. art., 7f.
. Anf. art., 9f.
. Anf. art., 11. I Stat og kirke har Aarflot modifisert denne enlinjede henfgring av

Bugenhagens. kongens tankemodell til Luther gjennom fglgende bemerkning:
»Fordi kong Kristian III er en kristen konge, med forstand pé evangeliet og med en
personlig tilegnet tro, har han rett og plikt til & gjgre det som star i hans makt for &
lette evangeliets kar og skaffe kirken de ordninger som den trenger. Vi kan vel si at
denne holdning er teologisk begrunnet pa en mate som svarer til Melanchthons lzre
om fyrsten som praecipuum membrum ecclesiae, og samtidig custos utriusque tabu-
lae« (anf. skr., 73). Det mé tilfgyes at Aarflot ikke ser noen motsetning mellom
Melanchthon og Luther pa dette punkt, anf. art., 5. Sml. nedenfor om Schwarz
Laustens kontrastering av Luther og Melanchthon.

Anf. art., 12. La meg allerede her bemerke at poenget med sitatet neppe er a
fremheve det almene presteddmme, men Kristi autoritet som giver av Guds ordi-
nans, som ogsa sammenstillingen med Matt 17,5 viser.

Anf. art., 12.

Anf. art., 13.

Anf. art., 13.



80

14.
15.
16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

Anf. art., 14.
Anf. art., 14f.
Jfr. nedenfor, s. 62f.

Anf. art., 18. Forutsetter Aarflot her at Melanchthons synspunkt star i spenning til
Luthers?

‘Fra bruken av landskylda av kyrkjeleg gods i Noreg til teorien om den konfesjonel-
le stat’, i: Carl-Gustaf Andrén (red.), Reformationen i Norden. Kontinuitet och
fornyelse (Skrifter utgivna av Nordiskt Institut for kyrkohistorisk forskning 3),
Lund 1973, 114-129. Sandvik fgrer her (s. 122-125) videre den analyse av Kirkeordi-
nansens kongebrev som han allerede antydet i sin dr. avh. Prestegard og prestelgn.
Studiar kring problemet eigedomsretten til dei norske prestegardane, (Oslo) 1965,
103-105.

Den danske kirkeordinans af 1537/39 — Teologi og funktion, i: Andrén Reformatio-
nen i Norden, 130-155.

Steinar Imsen, Superintendenten. En studie i kirkepolitikk, kirkeadministrasjon og
statsutvikling mellom reformasjonen og eneveldet, Oslo-Bergen-Tromsg 1982, 18-22.
Som kjent ble biskopene avsatt og arrestert natten til 12. august 1536, og riksradene
tvunget til & stadfeste aksjonen pafglgende dag. Jfr. bl.a. P. G. Lindhardt i: Den
danske kirkes historie 111, Kgbenhavn 1965, 418-21; Martin Schwarz Lausten, Chri-
stian den 3, 22. 1 kongens kebenhavnske Reces av 30. okt. besegles denne aksjon
mot biskopene med fplgende karakteristiske ord: »Saa wille wi hermet samptligh,
oc hver besgnderligen, met betideligh Raadt oc welbetenckt Willie oc Moedt haffve
constitueret, ordineret, setth oc besluttet, oc nu met thette wort Breffs Magtt och
Krafft constituere, ordinere, sette oc beslutte, att nu hereffther till evige Tiidt
thesse samme Biscopper, som saa for theris Mishandlingh, som forthalet er, ere
worden affsette, aldrigh skulle igjen komme tiill theris biscoppeligh Regementte,
Sticth oc Stictes Godtz, oc ingen andre theris liige eller andre for Bisper att regere
wdi Riigett, att bliiffve annammede, vpsettede, kornne eller tillstedde wordnne,
men skulle aldelis werre och bliffve affsette. ... thii (biskopene) haffue weritt Aarsa-
ge tiill thette forgagne Opprger, som fgrre er rgrdt: och the for saadanne theris
Wskickelighedtt nu mett alles wortt Ja, Willie, Fuldburdt och Samptgcke ere afset-
te, och wii thennom eller sliige andre Bisper aldrig mere wdi Riiget igien wdi
saadant Regementte haffue wille ...« (her sitert etter H. Fr. Rordam, Danske Kirke-
love, 1 Del, Kjgbenhavn 1883, 3f.). Kongen fratar biskopene sével deres verdslige
som kirkelige regimente: »att vij aldriig effther thedne dag wille tiilhielpe eller udj
noger maade practicere ... att noger biscop entig the som nu leffue eller nogre andre
bisper skulle komme till nogett verdtzeligt eller geistligtt regementte eller till nogen
biscopdom eller rentte udj Danmarcks Riige ...« (fra Malmg bys erkl@ring av 24.
august, her sitert etter Imsen, op.cit., 6.).

Stenbzk har med rette pekt pa at tendensen i retning av gkende landsfyrstelig
kontroll over kirken i hgy grad var virksom fgr reformasjonen: »Den faktiske
udvikling (var) allerede i middelalderen ... gdet i retning af det, der fuldbyrdedes
ved reformationen: dannelsen af en nationalkirke, kontrolleret af verdslige magtha-
vere« (anf. art., 131). Det samme pépekes mer utfgrlig av Krumwiede, Zur Entste-
hung des landesherrlichen Kirchenregiment in Kursachsen und Braunschweig-Wol-
fenbiittel (Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens 16), Gottingen 1967, 56-
60; og av Sven Kjollerstrom, ‘Kyrkan och den vérdsliga 6verheten under senmedel-
tid och reformation. En forskningsoversikt’, i: Andrén, Reformationen i Norden,
79-96, serlig 88ff.



883

30.

31.
32.

33

36.

37.

38.

39.

40.

41.

81

. Imsen, anf. skr., 16. Jfr. samme synspunkt hos Sandvik, anf. art., 120-22.
24,
25.
26.

Anf. skr., 9.
Imsen, anf. skr., 19. Understrekningen er Imsens.

Imsen, anf. skr., 21, som siterer fra Stenbzk, anf. art., 135.

Anf. skr., 7.

Anf. skr., 7.

I s& mate betegner hans studie et tilbakeskritt i forhold til Stenbzks, som i langt

stgrre grad gar inn nettopp pa denne problemstilling.

‘»To honde stycker« — Til tolkningen av Den danske Kirkeordinans av 1537/39’,
Norsk Teologisk Tidsskrift 88 (1987), 159-175.

Oftestad, anf. art., 163.

Aarflots uttrykk: »Alt dette (som er omtalt som hgrende til Guds ordinans) er pa
den ene side helt igjennom kirkelige ansvarsomrader, hvor kirken selv ut fra evan-
geliets malestokk ma finne det rette innhold« (Kirke og stat, 72). Man kan vanskelig
unnga A gi Aarflots kritikere rett i at det er ganske umulig & gyne denne stgrrelse
»kirken selv« som kirkeordnende subjekt i kongens brev.

. Oftestad, anf. art., 165f.
34,
3s.

Christian den 3. og kirken, srlig 9-108.

Anf. skrift, 44. Det kan noteres at Schwarz Lausten like sterkt som Oftestad
understreker at kongen begrenser sin egen makt gjennom det som sies om de to
ordinanser: »Meningen er, at kongen ingen magt har over indholdet af »Guds
ordinans«, dvs. forkyndelsen af den evangeliske kristendomsforstaelse og det fak-
tum, at denne skal fa fglger i samfundet ... Dette er en urokkelig kendsgerning, det
er Guds egen befaling, som kongen ikke kan lave om pa, men »kongens ordinans«
drejer sig om de rammer, der skal skabes for at »Guds ordinans« kan virkeligggres,
og det er kongens ret og pligt at skabe disse« (samme sted).

Det klassiske eksempel: andre halvdel (Das Ander Teyll. Wie weytt sich welltlich
uberkeytt strecke, 261ff) av Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam
schuldig sei, 1523 (WA 11, 245-281) - selv om fortalen er rettet til hertug Johan av
Sachsen, og skriftets fgrste del ogsd har adresse til gvrigheten.

Jfr. nedenfor, s. 63.

Jfr. Kongebrevet 1542: »Wy prisen Godt, vnd dancken syner Gnaden yn ewicheit.
Dat wy gekamen syn, tho der erkentenisse synes leuen Sons vnses Heren Jhesu
Christi, vnde erkennen, dat wy Landt vnde liilde van eme hebben, wo ock yederman
wol weth, dat wy dorch Gades wunder, krafft vnd Gnade darby beholden gebleuen
sint.«

Sitert etter den sikalte Malmgberetning i Holger Fr. Rgrdams utgave: Malmg-
Beretning om Religionsartikler og Forhandlinger paa Herredagen i Kjpbenhavn 1530
(Skrifter fra Reformationstiden udgivne af Selskabet for Danmarks Kirkehistorie
4), Kjgbenhavn 1889, 68f. Jfr. analysen av dette aktstykke i Niels Knud Andersen,
Confessio Hafniensis — Den kpbenhavnske Bekendelse af 1530. Studier i den begynd-
ende reformation, Kgbenhavn 1954, 62; jfr. ogsa 389f.

Eet tilbprligt strengt suor aff Docter Morten Luther paa thet mandatt ssom wnder
keyserligh Mayestatz naffn wdgick ... effter then almindeligh Herredagh ssom bleff
holden i Ausborg, ca 1532. Utgitt av Holger Fr. Rgrdam, Smaaskrifter af Hans
Tausen (Udgivne for Det Kongelige Danske Selskab for Fadrelandets Historie og
Sprog), Kgbenhavn 1870, 165-236. Jfr. N. K. Andersen, anf. skr., 453.

Jfr. Kongebrevet 1542: »Wy vorhapen ock vnd vorseen vns tho Gades gnade vnd
barmherticheit, dat vns solck erkentenisse vnde erliichtinge Gades wordes, wert



82

42.
43.

45.
46.

47.

48.

49.
50.

S1.

S2.

wysslick vnde kloecklick helpen Regeren. Alse de Wysheit secht Prouerbi. ym
achten Capittel. Myn ys beide Raedt vnde Daedt ...« (i umiddelbar tilslutning til det
forrige sitat fra Kongebrevet i note 38 ovenfor).

Regrdam, anf. utg., 167.

Regrdam, 170. Jfr. Kongebrevet 1539: (Christus) er wor eeniste lerer oc mester saa
well som wor eeniste frelser och wisse salighed, Om huilcken faderen robte oc sagde
Hgrer denne.

. Jfr. nedenfor om fyrstens plikt til & motvirke utvortes brudd pé lovens forste tavle

iflg. Melanchthon og Luther.

Regrdam, 171.

Rgrdam, 171f. De aktuelle allusjoner til katolsk »avgudsdyrkelse« og misbruk (av
den i og for seg guddommelig innstiftede messe), er ikke til & overhgre.

Rgrdam, 172f. — Til Tausens forord som helhet, jfr. N. K. Andersen, anf. skr., 453;
385f.

Vinterdelen; forordet datert 1536; tittelbladet datert 1539. Jeg har benyttet Bjgrn
Kornerups facsimile-utgave: Hans Tausens Postil 1, Kgbenhavn 1934.

Forordet, A iij — Av.

Her oversatt fra faksimileutgaven i Walter Gobell, Die Schleswig-Holsteinische
Kirchenordnung von 1542 (Schriften des Vereins fiir Schleswig-Holsteinische Kir-
chengeschichte, Reihe I, 34), Neumiinster 1986, 6/8. Det bgr noteres at man finner
paralleller til dette avsnitt hos Bugenhagen selv, f.eks. i hans formaningstale til
kongen og dronningen under kroningsgudstjenesten 12. aug. 1537 (G. Mohnicke,
Die Krénung Konig Christians III. von Ddnemark und seiner Gemahlin Dorothea
durch D. Johannes Bugenhagen, Stralsund 1832, 43-80). Ogsa her foreholder han
kongen den fromme Josafats eksempel (65); korset pa rikseplet tydes slik: »Die
Oberkeit ist schuldig zu uerschaffen, das das liebe Euangelion des gekreutzigten
Himmel-Konigs Jhesu Christi bey vns vnd vnsern Nachkommen bleibe.« (67). Ogsa
her fremheves kongens personlige innsikt i evangeliet som bakgrunn for denne
forpliktelse (68f). Kongens kroningsed var vel formulert av Bugenhagen: »Ich Chri-
stian ... Bekenne frohlich von Herzen, das ich neben dem heiligen Euangelio unsers
HERTrn Jhesu Christi, welchs unser Seligkeit ist, da ich alle diese Gewalt und Ehre
von hab, Darumb, das ich nicht vndankbar sey dem Himmlischen Vater, meinem
lieben Lehenherrn, gelobe ich fiir dieser meiner Landschafft und allen, und sage
Gott zu, das ich will vber dieser Lere Christi mit allem, das darzu gehoret (Nemlich
mit trewen Predigern, guten Schulen und jrer ziemlichen und ehrlichen Narung) so
halten, das Gott aus Gnaden sein heilsam Wort und Euangelion lasse stets bey uns
bleiben ... (52). Jfr. ogsd Bugenhagens formaning til fyrstene i hans utleggelse av
salme 2: »Tunc seruitis domino ... quando diligenter exequimini ea quae sunt uestri
officij in timore dei, cogitantes et ipsi uos habere iudicem in coelis. ... hic uides
timorem cum exultatione mixtum, quae est uere fides, timere ad uerbum dei et
increpationem, et rursus gaudere ad promissiones dei et securum esse de salute
propter dei uerbum. Quae fides his exigitur a iudicibus. Non enim possunt recte
suum exequi officium, ut maxime prudentissimi sibi uideantur, nisi omnia faciant in
fide dei per Iesum Christum ... (loannis Pomerani Bvgenhagii in Librvm Psalmo-
rum Interpretatio, Wittenbergae/Basileae MDXXIIII, 15f).

Schwarz Lausten holder det for overveiende sannsynlig at Tausen har nedskrevet
andragendet, og begrunner dette ved handskriftprever, Christian den 3., 110.

Jfr. Jenny Schnell, Die Ddinische Kirchenordnung von 1542 und der Einfluss von
Wittenberg (Veroffentlichungen der Schleswig-Holsteinischen Universitatsgesells-



53.

55.

56.

57.

58.

59.

61.

62.

63.

65.

83

chaft 5; Schriften der Baltischen Kommission zu Kiel III), Breslau 1927, 40-42. Nok
en indikator pa Tausens deltagelse er at han er uttrykkelig nevnt blant dem som er
innbudt til mgtet i Odense 6. jan. 1537 — som riktignok synes & ha blitt omberammet
til Haderslev, men som i alle tilfelle dpenbart har vart viet KO-arbeidet. Jfr.
Schwarz Lausten, KO-utg., 15f.

H. V. Gregersen, Reformationen i Sgnderjylland (Skrifter udgivne af Historisk
Samfund for Senderjylland 63), Aabenraa 1986, 222-31.

. Dette fremheves med rette av Ingun Montgomery i hennes rescensjon av M.

Schwarz Laustens bok om Christian 3.: »Der konig haftete fiir alle Funktionen der
Gesellschaft; damit kam ihm auch die Verantwortung fiir die Kirche zu. Der Kénig
musste sich als glaubiger Christ bekennen, um diesen Aufgaben nachgehen zu
konnen. Nur als solcher konnte er mit dem Rat zusammen Gesetze fiir die Kirche
erlassen, ...« (Theol. Litt. Zeitung 113 (1988), 906).

Kongebrevet 1542: »Darumme dat wy nicht vndanckbar syn solcker vnuthsprekli-
ker gnade Gades ... hebben wy wns ... vorgenamen, Eine Christlike Kercken orde-
ninge na Gades Worde ... vp thorichtende.«

Luther synes 4 tale ut fra den samme tradisjon i sin utlegning av Gen 41,16: Sicut
Pharao ethnicus Rex non nititur sua prudentia, sed cum reverentia consulit alios,
qui valent iudicio in rebus politicis et religione. (Genesis-forelesningene (1544),
WA 44, 406,14-16). Luther har i den foregdende kontekst sitert Prov 8,15: Per me
regnant Reges ...; og hans kommentar til Gen 41,16 er i sak en utnyttelse av dette
skriftsted.

Christian 3., 14-16; 27-31; 39ff.

Jeg tenker is®r pa de felles betenkninger som Melanchthon, Luther, Bugenhagen
og Crucius avga i begynnelsen av nov. 1541 til kurfyrst Johan Friedrich angéende
bispevalget i Naumburg - jfr. referanser nedenfor i notene 75 og 78.

Jeg har benyttet utgaven i Robert Stupperich (Hg.), Melanchthons Werke I; Refor-
matorische Schriften, Gitersloh 1951, 387-410.

. An principes debeant mutare impios cultus cessantibus aut prohibentibus Episcopis

aut superioribus dominis? — anf. sted, 388.

Principes et magistratus debere impios cultus tollere et efficere, ut in Ecclesiis vera
doctrina tradatur et pii cultus proponantur. Anf. sted.

Tollere blasphemias externas apud omnes, quibus praees, ut paterfamilias debet
tollere blasphemias in sua familia, multo magis princeps in ditione, cui praeest. Anf.
skr., 389, min understrekning. Melanchthon har altsd den samme begrensning som
vi s& hos Tausen: Det dreier seg om ytre, manifest brudd pa lovens farste tavle.
Principes et respublicae debent adiuvare, defendere ministerium Evangelii et do-
centibus victum curare. Anf. skr., 390.

. Magistratus est custos primae et secundae tabulae legis, quod ad externam discipli-

nam attinet, hoc est, prohibere externa scelera et punire sontes debet et proponere
bona exempla. Manifestum est autem in primo et secundo praecepto prohiberi
idolatriam et blasphemias. Ergo necesse est magistratum externam idolatriam et
blasphemias tollere et curare, ut pia doctrina et pii cultus proponantur. Anf. skr.,
390.

Laudantur et oranantur victoriis et aliis beneficiis reges, qui sustulerunt idola, Asa,
losaphat, Ezechias et losias. Anf. skr., 391f. Jfr. oppregningen av de fromme kon-
ger i Kongebrevet av 1542.

. Quinta ratio ab officio communi omnium membrorum in Ecclesia. Cessantibus

episcopis, aut si ipsi episcopi falsa doceant, reliqua Ecclesia debet malos pastores ab



67.

68.

69.

70.

71.

72.

officio removere et in quolibet coetu praecipua membra ceteris praeire debent et
iuvare alios, ut emendetur Ecclesia. Principes et ceteri magistratus debent esse
praecipua membra Ecclesiae. Ergo necesse est illos hanc emendationem inchoare et
adiuvare. Anf. skr. 392f.

Denn ob wol S.K.F.G. zu leren und geistlich zu regirn nicht befohlen ist, So sind
sie doch schiildig, als weltliche 6berkeit, darob zu halten, das nicht zwitracht,
rotten und auffrhur sich unter den unterthanen erheben, wie auch der keiser Con-
stantinus die Bischove gen Nicea foddert, da er nicht leiden wolt noch solt die
zwitracht ... und hielt sie zu eintrechtiger lere und glauben (WA 26, 200,27-34).
Nar derfor Schwarz Lausten kontraponerer Luthers og Melanchthons synspunkter
pa fglgende mate: »Hans (fyrstens) vigtigste pligt var (iflg. Mel.) omsorgen for den
rette gudsdyrkelse, hans cura religionis, og dette var han forpligtet til netop som
verdslig gvrighed, ikke (som iflg. Luth.) som »n@dbiskop« og ikke begrundet i en
serlig kzrlighedsgerning over for kirken« — s& mener jeg dette overdriver forskjelle-
ne mellom de to forfattere. Bidde »neden« og »den broderlige hjelp« er saklig
tilstede i Melanchthons fremstilling.

Slik kan Luther bruke det noen ganger, som f.eks. i Wochenpredigten iiber Matth.
5-7 (1532) ad Matt 7,22f (WA 32, 529,27-530,4), der Prov 8,15 forstas som et ord
om at ogsa fyrster som personlig er onde, representerer Guds gode og vise ordning.
Slik ogsa oftere hos Luther: Dette ordet formaner fyrstene til ikke a bruke tyran-
nisk makt, men istedet herske med visdom. Merk sarlig Eine Predigt, dass man
Kinder zur Schule halten solle (1530): Darumb sagt auch Salomon pverb. 8. das
Weisheit musse regieren vnd nicht die gewalt, vnd spricht von derselbigen also Mein
ist beide rat vnd hulffe, Mein ist beid verstand vnd vermugen, Durch mich mussen
konige konige sein, vnd Rethe recht setzen. Vnd Eccs IX Weisheit ist besser denn
harnsch odder woffen Vnd aber mal, Weisheit ist besser denn Krafft. Dis alles
beweiset alle erfarung ynn allen historien das nie kein mal, gewallt on vernunnfft
odder weisheit hette ettwas ausgericht. (WA 30,II, 577-1-7). Jfr. ogsd Genesis-
forelesningene ad Gen 41,16 (1544), delvis sitert ovenfor: Quia statuendum est
politiam esse ordinationem divinam, perinde ut coniugium et Ecclesia et quidquid
boni in illis ordinibus fit, divinum est et impetratum a Deo precibus piorum. Sic
enim ait sapientia Proverbiorum octavo: ‘Per me regnant Reges, et Principes decer-
nunt iustitiam ... Sicut Pharao ... (jfr. note 56 ovenfor). (WA 44, 405, 20ff;
406,14ff). Ja, Luther formulerer her en mgnsterbgnn for gvrighetspersoner, som
ligger det siterte avsnitt i Kongebrevet svert ner: Domine Deus ego sum Princeps,
Magistratus, Conciliarius ... tuum est regnum, iudicium et concilum omne, da mihi
hanc gratiam et facultatem, ut sint foelicia concilia et actiones meae. (ibid., 406,25-
28).

Convertendi sunt ad Euangelion reginae et uxores magnatum ... Satis est, si prin-
ceps in tutela sua ecclesiam fovet, quod quidem mamilla regum merito appellantur
(In Esaiam Prophetam Ennaraciones (1527-30), WA 31,11, 408,28-34). Jfr. den
samme eksegese i Deutsche Auslegung des 67. (68.) Psalmes (1521), WA 8, 29,5-21.
Jfr. ogsa det litt bitre og resignerte utsagn i en bordtale 12. sept. 1538: Man soll ietzt
donnern und blitzen mit dem gesetz umb der grossen sicherheitt willen, nam rustici
et cives adeo impii sunt, ut ne unum pastorem curarent. Wens fursten und herrn
nicht thun, solten wir nicht lanng bleiben. Ideo bene dixit Esaias: Reges erunt
nutricii eius. Pauern werdens nicht thun ... (WA TR 4 (No. 4007), 73,7-11).
Praelectio D. Martini Lutheri in Psalmum XLV (1532/33) ad Ps 45,13: ‘Erunt reges
nutricii eius’ (Is 49,23). Deus enim Ecclesiam etiam corporaliter conservat, idque



73.
74.

75.

76.

77.

78.

79.

80.
81.

82.

83.

85

necessario. Si enim debemus praedicare et confiteri Christum, indiget hoc corpus
sustentatione, opus est pace, victu et aliis necessariis. Si igitur nullus locus, nulla
pax, non victus, non amictus, Ecclesia brevi interiret. Suscitat ergo Deus aliquos
principes, qui fovent, largiuntur et alunt pios, et faciunt hoc cum magna fide ... Hoc
est Dei opus. (WA 40,11, 596,23-31). ‘Afferet ad te munera (Ps 45,13)’; loquitur
enim de donis mundi. Significat autem ... quod Tyrus debet converti ad Ecclesiam
et recipere verbum ... et confiteri fidem suis donis et eleemosinis in pauperos
sanctos ... (ibid., 597,17ff).

Jfr. sitatet i forrige note.

Bugenhagens salmekommentar fra 1524 er ved UB Oslo bare tilgjengelig i et trykk
fra samme ar: loannis Pomerani Bvgenhagii in Librvm Psalmorvm Interpretatio,
Wittenbergae/Basileae Anno MDXXIIII. (Min henvisning er til denne). »Tunc o
filia Tyri, quae gentilis eras et damnata cum populo tuo, et domo patris tui (erat
enim Tyrus gentium civitas negociatione maris opulenta, et luxu perdita, Esa. 23.)«,
anf. utg., 267f. Bugenhagen tolker Tyrus som chiffer for hedningene som vender
om og blir Kristi brud; det er ingen »kongeideologisk« problemstilling hos ham.
Se den fyldige redegjgrelse for hendelsesfarlgpet og de viktigste aktstykker i WA
53, 219-29.

WA 53 (Weimar 1920), 219-260.

I brev av 26. mars til Jakob Probst i Bremen omtaler Luther sin bok som i ferd med
a4 utkomme; Melanchthon omtaler den som utkommet 4. april. Trykningen ble
pabegynt i de fgrste dager av mars, for manuskriptet var fullfgrt. WA 53, 219; 225f.
Luthers skrift inneholder i sin f@rste del flere avsnitt som direkte griper tilbake til
det siste »Gutachten« som Luther, Melanchthon, Bugenhagen og Cruciger avga i
saken den 9. nov. 1541, jfr. WA 53, 223f. Likeledes inneholder det tanker som
Luther utfoldet i en tale til stendene i Naumburg den 19. jan. '42, og som ble
nedtegnet av Melanchthon. Ibid.

WA 53, 255,5-10.

Ibid, 255,26-256,4.

Patronatstanken spiller en sentral rolle i alle de fire teologers betenkninger aret for:
WA Br 12, 332-47. Det er ikke uten interesse & notere at de fire teologer omtaler
som et faktum at fyrstene na alle som en griper inn i kirkelige forhold: Der konig
von Engellandt hadt die bischoue vnd iren standt vnther sich gedruckt, wie man
weisz, die konige zu Dennemarcken vnd Schweden ingleichnis. Der kaiser volgt mit
den Stieften Uttrich, Luttich etc., dergleichen der hertzog zu Preussen ... (ibid.,
No. 4286, 341,42-55).

Jfr. Hans Tausens bruk av konge-eksemplene i de tekster vi har sitert ovenfor: De
fromme konger grep inn mot manifest avgudsdyrkelse, de onde ikke. Tausen kom-
mer tilbake til dette ogsé i det hyrdebrev han skrev etter sin bispeinnvielse i Ribe
stift 1542 (Sendebrev til alle Provster og Sognepreester i Ribe Stift (Rgrdam,
Smaaskrifter, 237-61), 249f; 252; 260f).

Her og i det folgende refereres til disse tekstutgaver av Bugenhagens kirkeordning-
er: Braunschweiger KO (1528): Emil Sehling (Hg.), Die evangelischen Kirchenord-
nungen des XVI. Jahrhunderts, VI. Band, 1. Hilfte, 1. Halbband, Tibingen 1955,
348-455. Hamburger KO (1529): Hans Wenn (Hg.), Johannes Bugenhagen, Der
Ehrbaren Stadt Hamburg Christliche Ordnung 1529; De Ordeninge Pomerani, Ham-
burg 1976. Liibecker KO (1531): Wolf-Dieter Hauschild (Hg.), Liibecker Kirche-
nordnung von Johannes Bugenhagen 1531, Libeck 1981. Wolfenbiitteler KO
(1543): Emil Sehling, anf. skr., 22-80.



86
84

85.
86.

87.

88.
89.

90.

91.

92.
93.

94

95.

96.
97.

98.

100.
101.
102.
103.
104.

105.

. Til det fglgende se s@rlig Walther Krumwiede, Zur Entstehung des landesherrlichen
Kirchenregiment in Kursachsen und Braunschweig-Wolfenbiittel (Studien zur Kir-
chengeschichte Niedersachsens 16), Gottingen 1967, 155-163.

Sehling VI, 1,1, 12-21, jfr. analysen hos Krumwiede, anf. skr., 163-190.
Krumwiede: »Sie ist im wesentlichen von Bugenhagen verfasst unter Zustimmung
von (Martin) Corvin und (Anthon) Gorlitz«, anf. skr., 193.

Jfr. kildereferansene for denne forestilling nedenfor, s. 70.

Sehling, 22.

Altera autem ordinatio hic nostra etiam dici potest ... licet et ipsa dei sit / Men det
andet stycke y denne Ordinants maa kaldes att vare vortt, ... endog det oc saa Gud
tilhgrer / De Ander Ordeninge desses Bokes, mach ock vnse Ordeninge genémet
werden, ... Wowol desulue Ordeninge ock Gades ys.

Jfr. kongebrevet: Altera diuina solum / Det ene hgrer Gud alleeniste til / erstlick
allene van Godtliken dingen (den siste oversettelse treffer neppe Bugenhagens
mening).

Sehling, 22,1 (her og noen ganger i det fglgende viser tallet etter komma’et til
spalten hos Sehling).

Ibid.

Sehling, 22,2 (understrekningen naturligvis min).

. Jfr. kongebrevet: Altera autem ordinatio hic nostra etiam dici potest ... ordinamus
... pro ordinatione diuina quam diximus, vt commode et cum decore seruetur.
Omnia enim talia debent seruire verbo dei.

I Sehlings utgave gjelder dette fortalens tekst pa sidene 23-24 og begynnelsen pa
side 25,1. Med avsnittet n\DUERBAR« s. 25,1 begynner et lengre nytt tekstavsnitt
som strekker seg helt til s. 36,1, der Bugenhagen igjen haker seg inn pa Kongebre-
vets tekst: »De andere ordeninge, ock van Gade ...«.

Tekstutgaven, 155, note 17.

Jfr. i Wolfenbiitteler KO, Sehling 23,1 gverst; generelt om Bugenhagens tenkning
om Kristi befalinger, Anneliese Sprengler-Ruppenthal, Bugenhagen und das prote-
stantische Kirchenrecht, i: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte (Ka-
nonische Abt.) 88 (1971) 196-233; iser 205-214.

Jeg viser igjen til Sprengler-Ruppenthals viktige studie. Se ogsa den synoptiske
behandling av alle Bugenhagens messeordninger i Johannes Bergsma, Die Reform
der Messliturgie durch Johannes Bugenhagen (1485-1558), Hildesheim 1966, szrlig
210ff: »Bugenhagens Messliturgie als Konsequenz seines Theologischen Grundsat-
zes vom Befehl Christi«.

. Aarflot anf. art., 14.
Samme sted.
Wolfenbiitteler KO, Sehling 22,1.

Se oversikt over det relevante materiale hos Krumwiede, anf. skr., 110ff.
Libecker KO, 9. Jfr. ogsd Braunschweiger KO, 349: Sulken bescheid geve ick van
dieser ordeninge, dar ick nach myner beropinge hebbe radt most tho geven.
Christian III i brev til Bugenhagen 15. mai 1541, O. Vogt, Dr. Johannes Bugenha-
gens Briefwechsel, Stettin 1888, 224.

Sehling, 348. Jfr. lignende utsagn i Hamburger KO, 30: Wert ein gemeine Concili-
um solcke frye Christlike Ceremonien, tho frede vnde einicheyt diidesches landes,
vp eine andere wise stellende, nicht wedder Gades wort edder de ‘conscientien tho
bestrickende, alse wy hapen, so wille wy ydt gerne mit dancksegginge annemen, ...
Lybecker KO 16f: Werdt 6uerst eyn fry Christlick Concilium yn sziilken freyen



106.
107.

108.
109.
110.

111.

112.
113.

114.

87

Ceremonien, wat anders eydrechtichlick tho frede vnde eynicheyt der Christenen
verordenen dath wyllen wy vnde scholen ock gerne annehmen.

Wolfenbiitteler KO, Sehling 37,1.

Et par eksempler: Braunschweiger KO, 350: De ordeninge is des erbarn rades unde
der ganzen gemeyne to Brunswig. Vor de lere overs, hyrmank gescreven, wil ick
dorch Got antworden. Ick hape, se wet sick sulvest wol verantwerden ane my,
wente se bringet Gades wort stark gendch mit sick, wedder welk de porten de hellen
nicht werden bestande ... Got unse leve Vader sy gelavet unde gepriset dorch Jesum
Christum unsen Herrn, da he uth gnaden disse stadt in disser saken mit groter
bermherticheit hefft angesehen unde gegeven, dat ein erbar radt mit velen vorsten-
digen, erenwerden unde redeliken borgeren imme namen der ganzen gemeynen
hyrinne christlick unde eyndrechtichlick van anfange tome ende na gelegenheit der
tidt gehandelt hebbe. So schal nu vortan nemand, he sy, we he sy, unchrisstlike lere
unde dink also vordegedingen, dat daruth de liide mochten unrowe werden to
uneynicheit, wente sulck wil ein erbar rath unde de ganze stadt nicht liden.

... das liebe Evangelion wird jetzt aufgericht im ganzen Brunswiger lande. Dazu
hat mich Churfurstliche gnade gefoddert; morgen fahre ich dahin, Gott gebe gluck
dazu durch Jesum Christum unseren herrn. (Bugenhagen i brev til Christian III 19.
aug. 1542, Vogt 235).

Sehling, 348-455; fortalen: 348-50.

Sehling, 349,1.

Man finner i struktur samme tankegang allerede i Bugenhagens Von der Euangeli-
schen Messz ..., Wittenberg 1524: Ja du solt meyden ergernuss, von deines schwa-
chen briiders wegen, in den dingen, dye man thun mag oder nit, die mittele ding
sind. Die aufsetzung Christi ist kayn mittele ding, dass man es thiin mag, oder nit ...
(B I/1I).

Jfr. Lubecker KO 15f: Siilcke Christelicke vnde frye Cerimonien, de wy vnuerbiin-
den myth fryer vnde Christlicker Conscientie holden konen, wylle wy anstellen tho
frede vnd eynicheyt, vnde ock tho niitte desser Stadt, alse gesecht, eerst vnde lest
Gade tho den ehren. Ibid., 17: Dariimme myth sziilcken fryen Cerimonien, de noch
gebaden, noch verbaden sind, scholen wy gerne wyken, gemeyner fryen Christeli-
ken ordeninge, so etlicke werdt ym diideschen lande angenamen.

Jfr. bl.a. Schwarz Lausten, tekstutgaven, 153, n. 13.

Jfr. Erwin Iserloh, Die deutsche Firstenreformation, i: H. Jedin (Hg.), Handbuch
der Kirchengeschichte 1V (Freib. i. Breisg. 1985), 272f.

Jfr. Braunschweiger KO, 349: Dewile overs disse ceremonien by den conscientien
fry werden geholden unde neyne mynschenlere wert darneven geleret, gelick alse
dat me id also moste holden, so wert sick frilick neyn Crhsitenen wehren, wen eyn
gemeyne concilium in diiddeschen landen to frede unde christliker eynicheit in sul-
ken fryen unde mit deme loven rimenden edder overeynstemmenden ceremonien
eyne andre wise bestemmende, alse wen id dorch ein concilium wurde allerwegen
angenamen, dat me Te Deum des avendes scholde singen unde dat Magnificat des
morgens ... in welken dingen wy holden de olde wise unde laten alleyne vallen, wat
unchristlik edder unnutte unde to vele is. Edder wurde wat anders angenamen, der
hilgen schrift unde deme christliken loven unde der conscientien fryheit unschede-
lick, so wille wy unde alle, de uns horen, gerne mit alleme vlite sulke eynicheit
helpen annemen. Wen sulks were geschehn over etlike jare, so bedarfte me unser
ordeninge nicht darto. Id is suslange hehr wol begeret, doch vorgeves. Hamburger
KO, 30: Wert ein gemeine Concilium solcke frye Christlike Ceremonien, tho frede



88

115.

116.

117.

118.

vnde einicheyt diidesches landes, vp eine andere wise stellende, nicht wedder Gades
wort edder de conscientien tho bestrickende, alse wy hapen, so wille wy ydt gerne
mit dancksegginge annemen ...

Bugenhagen uttrykker det samme ogsa i et brev til kurfyrsten av Sachsen, der
han omtaler riksdagen i Odense i 1539: Da war ich 14 Tage lang bis auf den Sontag
Viti. Da bekannten 6ffentlich alle Reichsrethe, das sie wollen bei dem lieben Evan-
gelio bleiben, des sie nu berichtet, dazu auch bei den Christlichen Ordnungen die
angenommen und nu zwe Jar gehalten sind. Wird ein frei Christlich Concilium, zu
Friede und Einicheit in freien und dienstlichen Ceremonieen etwas anders anneh-
men, der Lere des Evangelii von der vergebung der Sunden unschedlich, das wollen
sie neben andern Christlichen Kirchen auch gern annehmen und halten. Drauf hat
Konigliche Majestet ersten, und darnach alle Reichrete ire Sigille an die Christliche
Ornung, Denisch geschrieben aus meinem Lateinischen, gehanget. (Brev til Johann
Friedrich av Sachsen, Wittenberg 5. Juli 1539, Vogt 196).

Se bl.a. Eike Wolgast, Das Konzil in den Erérterungen der kurséchsischen Theolo-
gen und Politiker 1533-1537, i: Archiv fiir Reformationsgeschichte 73 (1982), 122-
151.

Séaledes domkapitlet i Lund, da de ble innkalt til mgtet i Odense/Haderslev som
skulle utarbeide ny kirkeordning. Jfr. Kornerup, Danske Kirkes Histoire 1V, 14
med ref. Merk ogsa Anders Skovgaards underskrift i den latinske ordinans av 1537:
subscribo et accepto ... donec aliquid melius in laudem et honorem Dei concilium
generale definiverit atque constituerit ... (Schwarz Laustens tekstutg. 144f.).
Schwarz Lausten, 156. Nar man stundom har tolket denne fortalens »konsilreser-
vasjon« som en korreksjon til Kongebrevets utsagn om konsilet, og som mer konsil-
positiv, er det neppe korrekt. (Jfr. hertil Schwarz Laustens merknad s. 35, som jeg
slutter meg til). Bugenhagen overvaket arbeidet med den danske versjon av ordi-
nansen helt frem til dens fullfgrelse i 1539, og det nye forord er sikkert ment a skulle
leses i lys av Kongebrevet og som en oppdatering av det, ikke et korrektiv. Men det
var kanskje lettere & gi denne konsesjon til konsilet i 1539 — fordi man da ikke
lenger regnet med at det ville bli noe av!

Schwarz Lausten, Christian 3., 47.

Professor, dr.theol. Oskar Skarsaune,
Postboks 27, Bekkelaget, Oslo, Norge



