Kierkegaard, Jpdedommen og Jpderne

Af Bruce H. Kirmmse

Indledning

Seren Kierkegaard skriver et sted i Papirerne i 1849: »Goethe bemar-
ker... at Jgdernes Mord paa ZAgypterne var den omvendte sicilianske
Vesper. Der myrdede Verten Gjasten, her Gjesten Verten. Men det
bliver nok Jadernes Forhold til hele Europa i vor Tid«.! Det er stzrke
og uhyggelige ord, selv nar de betragtes pa baggrund af det davarende
niveau af antisemitisme i Danmark og i Europa. Hvad mener Kierke-
gaard med den slags udtalelser? — Og der findes flere og endnu barske-
re ting.> Og hvorfor netop jgder?

I 1813, Kierkegaards fgdselsar, oplevede Danmark en voldsom of-
fentlig debat, kaldet »den litterere jodefejde«, ikke at forveksle med
den sakaldte »korporlige jodefejde« der fandt sted seks ar senere, i
1819. En af hovedarsagerne til »den litterzre jgdefejde« ma sgges i den
statsbankerot, Danmark oplevede i 1813. Pa dette tidspunkt boede der
omkring 2000 jeder i Kgbenhavn, og jéderne blev nu af visse kredse
beskyldt for at have forarsaget denne bankerot, til trods for at det var
ganske klart, at den var et resultat af den forfejlede udenrigspolitik
under Napoleonskrigene. Den litterzre jgdefejde, som nu fgrtes i avi-
ser, tidsskrifter, bgger, og forskellige pamfletter, flyveblade og smade-
skrifter, drejede sig om spgrgsmalet om jgdernes stilling i, og forhold
til, Danmark: om hvorvidt jadernes tilstedevarelse var gavnlig eller
skadelig for landet, om jgderne nogensinde kunne blive »danske«, og
om der overhovedet burde vare joder i landet. Mange skribenter,
deriblandt mange kendte navne, tog del i debatten. P4 angrebssiden
var folk som digteren Thomas Thaarup, forfatteren T. C. Bruun og
hans s¢n N. T. Bruun, den moderate rationalistiske teolog (»neolog«)
kongelig confessionarius Christian Bastholm, 73 &r gammel, sdvelsom
Bastholms ultra-rationalistiske modstander Otto Horrebow. Som for-
svarere for jederne optradte bl.a. digteren Jens Baggesen (kendt fra sin
meget sympatiske skildring af jederne i Labyrinthen), grossereren
M.L. Nathansen, den senere nationalgkonom C.N. David - begge
disse joder skrev anonymt — og St. St. Blicher, der netop udgav sin
forste pjece ved denne lejlighed.

Fejdens fgrste skud blev affyret af Thaarup i fortalen til hans over-
szttelse af en anti-semitisk bog, Moses og Jesus, af den tyske skribent
Friedrich Buchholtz. I sin fortale — som faktisk er mere fanatisk end



78

Buchholtz’ bog — pastar Thaarup, som indtil da ikke var kendt som
antisemit, at iblandt jédernes forseelser er deres tro pa »Forj®ttelserne
om et Verdensherredgmme grundet paa alle Nationers Undertvingelse
og Ddelzggelse; Fritagelse fra Opfyldelsen af almindelige moralske
Pligter mod Ikke-Jgder, og et deraf naturligt fglgende menneske-
fjendsk Sindelag mod alle de af dem kaldede Gojim. ...«.> Hvad stem-
ningen i 1813 angdr, har vi selvfglgelig ingen videnskabelige me-
ningsmaélinger at ty til, men hvis man gennemlaser de tusinder af sider
fra fejden, bliver man fristet til at vere enig med de historikere, som
har g=ttet pa, at de fleste danskere gerne ville have jgderne udvist af
landet. Og man kan i hvert fald vaere helt sikker pd, at nasten alle
danskere — jgdernes forsvarere inkluderet — ville have sagt, at jgderne
aldrig kunne blive »danske«. Da jgderne blev emanciperet det fglgen-
de ar (1814), var gleden ikke delt af alle. Og i 1819, da verdensgkono-
mien tog en nedtur, fik de tyske jodeforfglgelser efterdgnninger i den
danske »korporlige jgdefejde«. (Dengang var Sgren Kierkegaard en
seks-arig dreng, og der er ingen grund til at antage, at det Kierke-
gaardske hjem var mere antisemitisk end andre i Kgbenhavn — og
maske tvartimod, fordi det pastds, at den gamle Michael Pedersen
Kierkegaard havde varet en hjzlpsom radgiver for den unge M. L.
Nathanson).

Den evige jpde

Det gamle sagn om »den evige jgde« fortzller om skomageren Ahasve-
rus, som ikke ville tillade Kristus at hvile sig i hans bod, da han slebte
sit kors til sin korsfestelse. Kristus skal have sagt til Ahasversus, at han
derfor matte blive og vente pa Kristi genkomst indtil verdens ende.
Kort derefter fortrad Ahasverus sin trolgshed mod Vor Herre og om-
vendte sig til kristendommen. Men han matte alligevel vente indtil
verdens ende, vandrende omkring og visende andre folk vejen til Kri-
stus. Derfor star Ahasverus, den evige jgde, som et symbol pa det
jediske folk, som fornagtede Frelseren, og som den, der nu matte
vidne om kristendommen gennem alle tider. Sagnet havde en sar til-
trekningskraft for mange forfattere, ogsé danske, og det blev gendigtet
flere gange bade i det 18. og det 19. drhundrede.* Blandt andre beskaf-
tigede Holberg og Kierkegaards lzrer Poul Martin Mgller sig med det,
og den ovennavnte Otto Horrebow, samt H. C. Andersen, B.S. Inge-
mann og Paludan-Miiller har genfortalt sagnet. Vi ved, at Kierkegaard,
som interesserede sig meget for Ahasverus-myten, ejede Ingemanns



79

gengivelse, Blade af Jerusalems Skomagers Lommebog, som udkom
1833.

Lad os se, hvordan Kierkegaard omtaler Ahasverus i sine dagbgger.
»Den narverende Tid er Fortvivlelsens Tid d. evige Jgdes Tid (mange
reformatoriske Jader)«<®. Den evige jade er tzt forbundet med fortviv-
lelse, og bade jgéden og fortvivlelsen er symptomatiske for nutiden.
Ifplge Kierkegaard har dette dbenbart ogsa en forbindelse med libera-
lisme og politiske reformer. »Man hgrer saa ofte Folk tale om, at Een
er en Don Juan, ell. Faust; men ikke let, at han er den evige Jgde.
Skulde dog der ikke findes Individer af den Art, som netop have opta-
get for meget af den evige Jodes Vasen i sig?«® Taler Kierkegaard her
om sig selv? Hvis dette er tilfeldet, sa fgler han, at han deler bade
denne moderne holdning og den dermed forbundne fortvivlelse. Som
vi skal se senere, er dette netop tilfeldet: hos Kierkegaard er antisemi-
tisme et refleksivt begreb, som rammer Kierkegaard selv og hans eget
samfunds kristendom snarere end de faktiske jéder. Her er jeg enig
med Gregor Malantschuk, ndr han, i omtalen Kierkegaards bergmte
»tre skikkelser« (Don Juan, Faust, og Ahasverus), placerer den evige
jode hgjest: »I Forhold til den navnte demoniske Humor kan man
placere disse tre Skikkelser paa fglgende Maade: Don Juan staar ne-
derst, da hans Fortvivlelse, som er kendetegnet paa den de@moniske
Humor, endnu er ubevidst. Paa det midterste Trin befinder sig Faust;
hans Fortvivlelse er blot af intellektuel Karakter. Fgrst hos Ahasverus
er Fortvivlelsen af eksistentiel Art, og dermed har vi ogsaa den negati-
ve Humor i dens udprzget demoniske Form«.” Altsa, den evige jgde
repraesenterer den hgjeste form for fortvivlelse, og det er derfor den
form, Kierkegaard mest interesserer sig for. Kierkegaard kunne over-
veje, om han selv »skulde ligesom hiin evige Jgde i et skjgnt Folkesagn
forer Pillegrimene til det forjzttede Land, og ikke selv kommer ind, at
jeg saaledes skulde veilede Msker til Chrstds Sandhed, og bare det som
min Straf for tidlig Vildfarelse, at jeg ikke selv kom ind, men kun turde
varsle om en magelgs Fremtid«.® Her gor Kierkegaard det klart, at det
er ham selv, som kunne vare den evige jgde, d.v.s. fortvivlelsens skik-
kelse, som kan ggre opmarksom pé kristendommen, men ikke selv kan
tro pa den.

Nogle ar senere skriver Kierkegaard: »Det Christendommen behg-
ver er ganske migtigt Forredere. Christenheden har paa en lumsk
Maade forraadt Christendommen ved uden i Sandhed at ville vare
Christne at ville have Skin deraf. Nu behgves der Forredere ... Dialek-
tisk er det let at see, at Johannes Climacus Forsvar for Christendom-



80

men er det yderligste der kan tages; thi dialectisk er Forsvar og Angreb
paa eet hengende Haar Eet. ‘Johannes Climacus’ var virkelig en Over-
veielse; thi da jeg skrev den, var der dog i min Sjel en Mulighed af, at
jeg ikke kunde lade mig overvinde af Christendommen, om det end,
var min redeligste Beslutning, med hele mit Liv og hver Dags Flid at
tilhgre Christendommens Sag, at gjore Alt, ikke at bestille Andet end
at faae den fremstillet, selv om jeg blev som hiin evig Jade i Sagnet,
selv ikke i sidste og meest afgjgrende Forstand, dog fgrende Andre til
Christendommen«.’ Her vender Kierkegaard tilbage til den evige jgdes
motiv for sidste gang. Og nu bliver det igen klart, hvor tzt denne
dialektiker har identificeret sig med den evige jede som fortvivlelsens
skikkelse, netop som udtryk for den moderne fortvivlelse; d.v.s. at vide
alt om kristendommen og om at vzlge kristendommen, uden at vare i
stand til selv at praktisere den. Gennem meget af sit forfatterskab var
Kierkegaard optaget af den evige jode og bange for, at han selv var den
evige jode. Og det er vigtigt, at den evige jode faktisk er jgde. Det vil vi
se ved at undersgge guldalderkonteksten savel som Kierkegaards andre
overvejelser angaende jgder og jgdedommen.

Det er ikke nogen tilfzldighed, at sagnet drejer sig netop om en jgde.
Sagnet stammer fra den sene middelalder, og det understreger jodens
tilverelse som stiende udenfor. Det er nemlig jédens opgave at sta
udenfor, og ved at representere det andet saledes at bekrafte kristen-
dommens fgrende stilling. Den nyere forskning har pavist, at en almin-
deligt udbredt antisemitisme ikke — som vi tidligere plejede at tro —er
lige s gammel som kristendommen selv, men faktisk f@rst antog sin
udbredte form i 1200-tallet, som et bevidst led i det vestlige kirke-
hierarkis konsolidering af sin magtposition.'® Dette betyder, at ogsd
den tidligere differentiering mellem en »religigs« antijgdedom, der er
s& gammel som kristendommen selv, og en moderne »racistisk« antise-
mitisme, falder va&k. Begge former for antisemitisme er méader, hvorpa
den bestaende magtfordeling i samfundet retferdigggres ved at pege pa
en udenforstaende gruppe. Der er sdledes kontinuitet mellem det tret-
tende og det tyvende arhundrede i denne sag, og i sine seneste udvik-
linger er denne ideologiske konstruktion blevet udvidet til at omfatte
flere end jgder i outsider-gruppen. Antisemitismen er altsd en del af en
stgrre og vedvarende problematik, nemlig racisme, ved hvilken det
magthavende flertal definerer sig selv i forhold til dem som ligger
»udenfor«. Dette har &dbenlyse fglger for nutiden, fglger som rekker
videre end forholdet mellem kristne og jgder, og som netop fgrer os til
forholdet mellem det sakaldte »Vesten« (som defineres ved kristen-
dommen, som den igvrigt ikke lengere har tilfzlles) og den sdkaldte



81

»tredie verden«. Men denne udvikling fgrer os videre end grenserne af
vor nuverende drgftelse.

Altsa, antisemitisme, som vi kender den, er ikke &ldgammel; den er
en forholdsvis ny ideologisk konstruktion, og sagnet om den evige jgde
opstod pd det samme tidspunkt. »Jgden« er bestemt som outsideren,
der bekrafter kristendommens rigtighed og samhgrighed. Hvis jgder
ikke var til, ville det have varet ngdvendigt for kristenheden at opfinde
dem, og pé en vis made kan man sige, at det var netop det, der skete.
At vere sadan en opdigtet jgde er Ahasverus’ funktion: jéden — som
havde muligheden for at acceptere Kristus ligefrem, men som sagde fra
— matte vente og vidne indtil verdens ende. Jgden er fortvivlelsens
symbol, og han bekrafter, at udenfor kirkens salighed findes der intet
andet end lutter fortabelse og fortvivlelse.

I sin gennemgang af den jgdiske historie, strejfer Ludvig Holberg
sagnet »om den stedse omvandrende Jgde Asvero, eller Jerusalems
Skoemager«, og affejer sagnet som »urimeligt«.!' Men selv om Hol-
berg benzgter sandferdigheden af historien om den evige jgde i det
sma, d.v.s. i Ahasverus sagnet, sa bekrafter Holberg historiens sand-
hed i stort format, d.v.s. i hele det jgdiske folks historiske skebne: »...
[D]en Jgdiske Nation er skabt som et Speyl paa GUds forunderlige
Forsyn, og giver os Materie til den frugtbareste Morale. Heele Verden
har udi mange 100 Aar ligesom conspireret til Jadernes Undergang, og
dog bliver Nationen den langvarigste af alle, saa at den ikke alleene
conserverer sit Navn, men endogsaa sit Sprog, sin Lov, sine Szder, ja
mindste Ceremonier. Dette er et Paradox for alle Nationer, men en
Trgst for de Christne, og et Hoved-Beviis paa CHristi Lerdoms Sand-
hed, efterdi de Christne derudaf seer Prophetierne til Punct og Prikke
opfyldes; Thi, hvis enten Jgderne vare blevne til et samlet Folk igien,
eller de vare blevne gdelagde, skulde de Christne have tabt det sterke-
ste Argument til deres Troes Beviis. Jgdernes bestandige Adspreedel-
se, tilligemed deres Conservation, er derfor et Beviis paa Spaadom-
mernes Fuldbyrdelse. De Christne have heller maat ansee det som
Ting, som burte og skulde skee til deres Lerdoms Bestyrkelse, og en
Execution af den Dom, som GUd i den hellige Skrift har ladet afsige
mod dette Folk«.'? Kort sagt, jadisk elendighed er selvfortjent, og er et
ngdvendigt bevis for den kristne tryghed. Der er et meget kort skridt
herfra til den slutning: det nytter ikke for os kristne at k&mpe imod det
jodiske folks lidelser, som er forudbestemte til at vare indtil verdens
ende. Ahasverus-myten er ikke bogstaveligt sand, men den indeholder
essensen af den stgrre historie om kristendommens sandhed.



82
Kierkegaards syn pad jpder, faktiske joder
(ikke kun myte-jpden)

Nar Kierkegaard omtaler jgder i almindelighed, plejer han at sztte
dem i forbindelse med egenskaber som abstrakthed, eller rettere en
forkarlighed for abstraktion, en tro pa det numeriske, og is@r pa pen-
gene. »Jgdernes abstrakte Charakteer viser sig ogsaa i deres Forkjerlig-
hed for Penge — ikke for Eiendomme etc. af Pengesvard; thi Penge er
en reen Abstraktion«.'® Altsi betegner Kierkegaard, ligesom sin lerer
Poul Martin Mgller, joder som typiske for de nye tiders hzldning i
retning af »Tallet« og de tre »P’er«, der er kendetegnende for det
numeriske: »Publikum«, »Penge« og »Politik«. »Publikum er af Alt det
meest Ideelgse, ja er just Ideens Modsatte. Thi Publikum er Tallet.
Deraf kommer det ogsaa, hvad vor Tid udviser og hvad allerede Poul
Mgller var saa opmarksom paa uden dog at forklare det — at Jgder is®r
egner sig til Publicister. Jgden er i Almindelighed phantasie-lgs ogsaa
gemiitlgs, men abstrakt Forstand har han — og Tallet er hans Element.
For Publicisten er det offentlige Livs Menings-Kamp hverken mere
eller mindre end Bgrs-Forretning«.'

Denne fortabthed i det abstrakte, som Kierkegaard padutter jgder,
synes ogsa at medfgre, at jgder er bundulykkelige, og det er pa dette
grundlag, Kierkegaard synes at identificere sig selv med jgder. »Det er
et stort Spgrgsmaal, i hvilken Forstand man kalder det jgdiske Folk det
udvalgte; det lykkeligste var det ikke; det var snarere et Offer, som
hele Mskheden kravede; Lovens og Syndens Smerte maatte det gjen-
nemgaa som intet andet Folk. Det var det udvalgte i samme Forstand
som Digtere o.s.v. ere det ofte: de ere de ulykkeligste«.'* Som sagt far
man en fornemmelse af, at det ikke kun er jgder, Kierkegaard omtaler
her og andre steder, men ogsa sig selv.

Og som bekendt s& Kierkegaard ogsa en forbindelse, i 1846 og deref-
ter, mellem Corsaren, dennes redaktgr Meir Aron Goldschmidt, pen-
gebegar, det nye politiske rgre blandt »publikumet« og jgderne.
Kierkegaard siger om Goldschmidt, at »... en Jgde leflende fortzller
os, at han er Jgde, og derpaa irettesztter andre Jgder for Keitethed, og
ender med i sminket Hgitidelighed at forsikkre: at Jgderne i Danmark
maa forsigtigt kempe sig frem til Agtelse. Thi Corsarens Vei, hvor den
end fgrer hen, den fgrer ikke sin Redakteur til Agtelse, Enhver veed jo
dog, at et saadant Blad som Corsaren fortjener — Penge«.'® »Corsaren
er jo en Jade-Opstand mod de Christne, (det Omvendte af en Jgdefej-
de)...«."” »Og hvad var saa det Hele her hjemme med Corsaren? Det
var Publikums Herskesyge — og det var en Jgde der vilde vere Redska-



83

bet; som Fornunftens Gudinde i Frankrig i sin Tid var et offentligt
Fruentimmer, saaledes troer jeg ogsaa kun en Jgde kunde vare skikket
til dette af alle tvetydigeste Tyrannie, endnu tvetydigere end en Aager-
karls (hvortil dog Jader bedst egne sig) ...«."®

Tvetydigheden var imidlertid ikke kun Goldschmidts. Nar Kierke-
gaard beskriver fortvivlelsen, som kommer af jgden Goldschmidts hi-
gen efter agtelse, kunne det ligesd godt beskrive Kierkegaards egen
situation i forhold til Heiberg, Mynster, o.s.v. I denne forbindelse siger
Kierkegaard: »Og G. forstaaer dette selv. Han er som En der fortvivler
over at vare udstgdt af de fornemme de dannede de &dle Kredse, hvor
hans Lengsel og Higen er, og som nu bliver beundret paa en Dandse-
bod - af dem altsaa, hvis Dom han foragter. Kun en Jgde troer jeg
kunde holde det ud; thi i en Jgde er der een Gang for alle en vis
Fortvivlelse«.!” Kun en j¢de - og méske Kierkegaard selv! Der var
nemlig ogsd tvetydighed i Kierkegaards forhold til, hvad han kaldte
»Cotterierne«, »Det store Cotterie heed: Mynster, Heiberg, Marten-
sen med Suite« [Pap IX A 206, s. 103]. Kierkegaard ligesom projicerer
sin egne blandede fglelser og sin dermed forbundne fortvivlelse over
ikke at blive accepteret af guldalderens fornemme kredse pa
Goldschmidt som »jgde«. Pa samme made som »jgden« fungerer som
et spejl for samfundet som helhed, fungerer »jgden« for Sgren Kierke-
gaard som en tabula rasa, der er modtagelig for, hvad han frygter i sin
samtid og i sig selv.

Hedenskabet, jpdedommen, kristendommenc: tre »stadier«

Nu bevager vi os bort fra jgderne og de enkelte jgder til jgdedommen
som sadan. Til at begynde med sa Kierkegaard pa jédedommen som et
led i et tre-delt skema: hedenskab, jgdedom, kristendom. I en af sine
tidligste dagbogsoptegnelser imgdegar Kierkegaard Paulus’ tilsynela-
dende tendens til at sammenslutte hedenskab og jédedom i en enhed,
som skal st i mods&tning til kristendommen, og Kierkegaard under-
streger sin enighed med Det nye Testamente, hvor det havdes, at
j¢dedommen er en guddommelig abenbaring, medens hedenskabet ik-
ke var det.”” Ogsa i fglgende optegnelse skelner Kierkegaard mellem
hedenskab, jgdedom og kristendom: »Hedningerne troede, at Guder-
ne forbeholdt sig selv Hevnen, fordi den var sgd, Joderne mene, at
Gud tilhgrer Hevnen fordi han er retferdig; de Chrstne, fordi han er
barmhjertig«.?! Dette udsagn lader sig fortolke efter den bekendte
kierkegaardske stadie-lere: det ®stetiske (s¢dme), det etiske (retfer-
dighed), og det religigse (barmhjertighed).



84

Kierkegaard udvikler ogsa denne stadie-lere — og han kalder dem
simpelthen stadier — med hensyn til det at lide:

Gradationer i Guds-Forholdet — Guds Majestat

»1) I Hedenskabet, og i alt Hedenskabet er Kjendet paa Guds-Forhol-
det: Lykke, Medgang; det at vare den af Gud Elskede kjendeligt paa
Alt lykkes o.s.v.

2) 1 Jgdedommen begynder Forvandlingen: det at vare Guds Ven o.
D. udtrykkes ved Lidelse. Dog er denne Lidelse vaesentligen kun til en
Tid, den er Prgvelse — saa det dog bliver Lykke og Medgang i dette Liv.
Men vasentligt kjendeligt er det fra alt Hedenskab, thi det at vare
Guds Elskede er dog ikke saa ganske ligefrem at vaere en Lykkens
Pamphilius.

3) I Christendommen er det at vere Guds Elskede: Lidelse, idel
Lidelse, jo nermere Gud jo mere Lidelse, dog med Evighedens Trgst
og med Aandens Vidnesbyrd, at dette er Guds Kjerlighed, dette det at
turde elske Gud.

Til disse 3 Stadier svare Gradationen i Guds Majestt.

I Hedenskabet er Guds Majestzt dog blot et Superlativ af en menne-
skelig Majestzt: og derfor Kjendet det Ligefremme.

I Christendommen er fgrst Guds Majestt ret Majestzt, en Qvalitat
forskjellig fra det at vere Menneske, paradox Majestat, derfor kjende-
lig paa Lidelse«.”

Det samme synspunkt gentages lidt senere: »Hedningen vil slet ikke
lide; Jgden vil dog holde nogle Aar ud men alligevel seire i denne
Verden, nyde dette Liv; den Christne vil lide hele Livet«.” I det fore-
gdende citat kan ses bdde Kierkegaards forelgbige fastholden af de tre
stadier, med jgdedommen som et s&rskilt stadium, et mellem-stadium,
og udviklingen henimod en dualistisk to-stadiers enten-eller lere: enten
kristendom eller alt andet, det kan s& vere hedenskab, jgdedom, o.s.v.
Forskydningen bliver dog efterhdnden meget klar. Det stgrste eksem-
pel péa religigsitet i jgdedommen var Abrahams prgvelse i Det gamle
Testamente. Denne prgvelse bliver imidlertid senere nedvurderet af
Kierkegaard, fordi den kun var en midlertidig prgvelse: »Det gamle
Testamentes ‘Prgvelse’ er en Barnlighedens Kategorie, Gud prgver om
den Troende vil, og naar han saa seer, at han vil, saa er Prgvelsen forbi
det bliver ikke Alvor med virkelig at afdge — men Evigheden udvises
heller ikke. Anderledes i Christendommen ... [A]t va&re omdannet til
ene at trgstes ved Evigheden er at vare blevet Aand, men at blive
Aand er af alle Lidelser den gvalfuldeste, endnu qvalfuldere end ‘Prg-



85

velsen’ i det Gl. T ... Christendommen forholder sig til det at vare
Mand, Jededommen til det at vaere Barn«.?*

Saledes begynder vi at bevaege os bort fra den tre-stadiers l@re, i
hvilken jgdedommen havde sin plads som et mellemled, gvalitativt
hgjere end hedenskabet, selv om den ikke stod s hgjt som kristen-
dommen - henimod en dualistisk fremstilling, i hvilken jgdedom er
»barndom« og kristendom er »manddom«. Og som vi vil se i det fglgen-
de, standser Kierkegaard ikke her, men fortsztter med at sammen-
smelte jgdedommens kategori nogenlunde fuldstendigt med hedenska-
bets.

Sammensmeltningen af hedenskab og jpdedom:
Hedenskabets forsvinden

Udviklingen af dualismen jgdedom vs. kristendom, og den dertil knyt-
tede forsvinden af hedenskabet ind i jgdedommens kategori, kan spo-
res ganske tydeligt i Kierkegaards dagbogsoptegnelser. Sa vidt jeg kan
sk@nne, afskaffer Kierkegaard mere eller mindre tydeligt forskellen
mellem hedenskab og jéededom for fgrste gang i 1850, nar han skriver:
»Forargelsens Mulighed er det dialektisk Afgjgrende, er ‘Grendsen’
mellem Hedenskab, Jadedom — Christendom«.” (Tegnsatningen ggr
det klart, at Kierkegaard sztter en dualisme, i hvilken hedenskabet og
jededommen betragtes som det ene led og kristendommen som det
andet).

Den samme forudsztning kan ses lidt senere i det samme ar, nar
Kierkegaard skriver: »O, men den Afgjgrelse at vere Christen, hvad
den vil sige, det har man reent glemt, og er saa vendt tilbage til Heden-
skabets eller Jédedommens Inderligheds Bestemmelser i Familie-Kjer-
lighed, og det om endog at hade Fader og Moder o: D: det er blevet en
Fabel«.? Selve indholdet af citatet, det om jgdedommens (eller heden-
skab-jgadedoms) hzldning i retning af familiesammenhold, o.s.v., vil
blive behandlet senere. Her skal opmarksomheden bare rettes mod
Kierkegaards tilsyneladende afslappede brug en passant af udtrykket
»Hedenskabets eller Jadedommens Inderligheds Bestemmelser«. Selv
om det ikke er en ren og skar identificering af hedenskab og jededom,
sa viser det i hvert fald en stigende tendens til at formindske forskellen
mellem de to, og til at placere dem pa samme niveau, hvorved tredelin-
gen forvandles til en todeling, og jgdedommens placering i det vigtige
centrum af de tredelte »stadier« forvandles til den negative side i et
dualistisk »enten-eller«. Saledes skriver Kierkegaard, i Igbet af de nz-



86

ste tre ar: »Hedenskabet ogsaa Jgdedommen, om end mindre, har
egentlig intet Begreb om Guds Majestzt«.”” (Her bevarer jgdedom-
men en smule af sin selvstendighed, men kun akkurat). »Paa den
Maade er egentlig Christendommen frargvet de Lidende, og man fore-
drager under Navn af Christendommen dette Jgdiske eller Hedenske:
at Gudsfrygts Kjende er at det gaaer En vel i Livet. Christendommens
Mening er det: Lidelse er Kjende paa Guds-Forholdet«.? (Det er min
mening at ordet »eller« i »dette Jadiske eller Hedenske« her betyder i
praksis nasten et lighedstegn; ser man pa strukturen i Kierkegaards
argument, kan man i hvert fald ikke se megen forskel mellem det
jodiske og det hedenske. De danner simpelthen den enhed, som stér
over for kristendom). Og snart derefter udskifter Kierkegaard dette
»eller« med et »og«, og ligheds-begrebet bliver endnu mere indlysende:
»Saaledes lerer Christendommen: dette Liv er Lidelse — men saa er
Evigheden der. Deri er Christendommen forskjellig fra Jadedom og
Hedenskab der vasentligen lerte at dette Liv er Nydelse, men saa
ogsaa manglende Evigheden«.”

Modscetningsforholdet jpdedom — kristendom:
Verdslig bekvemmelighed versus lidelse

Den samme udvikling kan fglges, nér Kierkegaard ligefrem sammenlig-
ner jgdedom og kristendom. Hangen til verdslig velvare og velsignelse,
som Kierkegaard satter i forbindelse med hedenskab, bliver tilskrevet
joededommen, og det tidligere forbehold, nemlig at jgdedom dog er
forbundet med nogen lidelse, forsvinder efterhdnden, nar han omtaler
jodedommen i mere og mere »hedenske« vendinger som en »umiddel-
bar«, naturlig, verdslig, og eudaimonistisk religion. »Dette er Forskjel-
len mellem jgdisk Fromhed og christelig Fromhed: at christelig From-
hed strax er i Forstaaelse med at skulle lide. Man lese Davids Psalmer;
den hele Kempen ved Hjzlp af umiddelbar Sundhed, at Gud vil knuse
hans Fjender, holde deres Angreb borte o:s:v: er egentlig ikke christe-
lig Fromhed. Saaledes barer det naturlige Menneske sig ad; men den
Christne veed jo, at det at vare Christen er at lide«.* Fra det samme
tidsrum: »Her seer man ganske sterkt Modsztningen mellem Jgdedom
og Christendom. Den jgdiske Fromhed hanger altid fast ved det Jordi-
ske, og faaer egentlig Conformiteten ud: jo frommere, jo bedre gaaer
det En her paa Jorden, man lever lenge o:s:v:«.”

Omkring halvandet ar senere bliver jgdedom — og ikke hedenskab!!
— betegnet som den religion som er mest i takt med vort verdslige liv:



87

»Jgdisk Religieusitet er af al Religieusitet nermest svarende til det
saadan at vere Menneske. Dens Formel er: at holde sig nar til Gud,
saa gaaer det En vel her i Verden«.* I Kierkegaards dagbogsoptegnel-
ser fortszttes denne trivialisering af jgdedommen kort derefter:

»Jgdedom — Christendom

Det gjor dog sandeligen en uendelig Forskjel, om jeg antager, at Kjen-
detegnet paa, at jeg er den Fromme, hvem Gud elsker, er at Alt lykkes
mig, at jeg er i Besiddelse af de jordiske Goder o: D: (dette er Jgde-
dom) eller at just Kjendetegnet er, at jeg er Lidende, at jeg stadig har
Modgang, Gjenvordighed (Guds faderlige Omsorg for at holde mig
vaagen) og endeligen lider Verdens Modstand, fordi jeg holder mig til
Gud og bekjender Christum (Dette er Christendom)«.®

»Christendom — Jededom

Alene saaledes kan man see, hvor ueensartede disse ere. Jegdedom
sztter Familielivet som Gudsfrygtigheds Form: Christendom sprenger
alt Sligt ved Guds-Forholdets Absoluthed, der kan fgre til at hade
Fader og Moder.

Jgdedom er Gudsfrygt som har Hjemlighed i denne Verden, Chri-
stendom er Fremmethed fra denne Verden.

I Jededom er Gudsfrygts Len Velsignelse i denne Verden, Christen-
dom er Had til denne Verden«.**

Som tidligere antydet vil vi snart se lidt nermere pa det om »at hade
fader og moder« som »kristent« og om »familielivet« som »jgdisk«,
men forelgbig er det tilstrekkeligt at legge marke til stramningen af
det at veere kristen: det bliver mere og mere kravende, medens Kierke-
gaards stigende utilfredshed med den bestaaende kristenhed fgrer ham
videre i retningen af askese:

»Christelig Fromhed — Jgdisk Fromhed
... Jgdisk Fromhed hviler i den Tanke: hold Dig til Gud, saa gaaer det
Dig vel, jo mere Du holder Dig til Gud jo bedre; og i ethvert Fald Gud
har Du altid at holde Dig til.

Christendommen udtrykker noget ganske Andet: jo mere Du holder
Dig til og indlader Dig med Gud, jo vearre bliver det for Dig. Der er
nasten som sagde Gud til et Menneske: gaae Du hellere paa Tivoli og
moer Dig med de Andre — men for Alt indlad Dig ikke med mig, det
bliver Elendighed, menneskelig talt«.>



88

Nogle ar senere, lige inden sit angreb pé kristenheden, vender
Kierkegaard tilbage til det sterke modsatningsforhold mellem »jgde-
dom« og »kristendom«, med eftertryk pa deres forskellige forhold til
lidelse: »Christendommen er ikke en Forjattelse for dette Liv (dette er
Jodedom) den er Forjattelse for Evigheden — men Lidelse i dette
Live.3¢

»Jpdedom — Christendom
Enhver Liden, hvor Hjzlpen kommer endnu i dette Liv, saa Lidelsen
herer op: er Jgdedom.

Christendom er indtil det Sidste i Lidelse — saa Evigheden«.”’

Det ma nu vere klart, at Kierkegaard udviklede en s@regen made at
definere jégdedom pa. Han bevager sig bort fra sine tidligere udsagn,
ifglge hvilke jgdedommen placeres i en mellemstilling, og til en be-
stemmelse af jgdedommen, som er nogenlunde identisk med hans tidli-
gere bestemmelse af hedenskab: den er en religion med verdslig lyksa-
lighed, timelige forj®ttelser, familiegleder, o.s.v. Det vil sige, at jgde-
dommen identificeres med alle de trak, som Kierkegaard finder for-
kastelige i den bestaende kristne religigsitet i guldalderens Danmark.
Lad os undersgge lidt nermere, hvad det betyder, ifglge Kierkegaards
ejendommelige sprogbrug, at vaere »jgde« og at praktisere »jgdedom«.

Det at veere jpde: » Natur« versus »Aand«

Allerede i udkastet til »Bogen om Adler« fra 1846-47 kommer Kierke-
gaards skelnen imellem jgdedom og kristendom som en fglge af for-
skellen mellem at vere bestemt som »natur« og at vere bestemt som
»and«. »Jgdedommen er vasentligen knyttet og bundet i Natur-Be-
stemmetheden«. Det kan ses i den kendsgerning, at man kan fpdes som
jode ifglge Kierkegaard, men man kan ikke fgdes som kristen, fordi
»Christendommen er Aands Bestemmelse«, og nar der er tale om and,
sa er det noget, man kun kan blive og ikke fpdes som. Endvidere, nér
der tales om bestemmelser som natur og som and, er der ikke tale om
noget ligeverdigt, fordi »Aandens Bestemmelse er hgiere end Natur-
Bestemmelsen. Derimod kan man ikke godt blive Jgde, thi man maa
vere fpdt Jpde«.’® Senere, midt i 1854, forklarer Kierkegaard sagen
videre:

»Jpdedom — Christendom
I Jadedommen er Gud i en vis Forstand ikke saa haard som i Christen-
dommen, han er ikke bestemmet som Aand — derfor bliver det kun til



89

‘Prgvelse’, i.e., det varer nogle Aar, og saa kommer det @Pnskede ja
mere end det Pnskede.

I Christendommen er Gud Aand — og derfor saa uhyre haard — af
Kjerlighed; thi han krever Aand af Mennesket«.*

Altsa, forskellen mellem kristendom og jgdedom (d.v.s. mellem kri-
stendom og det verdslige, fordi »jgdedom« nu betyder verdslighed i
almindelighed) er, at kristendommen bestemmer bade Gud og menne-
sket som »and«, og jgdedom ggr det ikke. Omtrent samtidigt med den
foregdende optegnelse, forklarer Kierkegaard forskellen saledes: Kri-
stendom er »Forsagelse«, medens jgdedom er »Forjttelse«, og dette
har to fglger, den ene angéende seksualitet og familieliv, den anden
angéende politik og samfundsliv. Saledes er jgdedom »&Egteskab«, me-
dens kristendom er »Virginiteten ... den skal have Forargelsens Fra-
stgd, og det faaer den sikkrest her«. Ligeledes, i det politiske og sam-
fundsmassige venter jgdedom »et Theokratie her paa Jorden«, medens
kristendom siger »mit Rige er ikke af denne Verden«. Altsa er linjerne
trukket op ganske klart, ifglge Kierkegaard, men det gor ikke sagen
lettere, fordi »Menneskene ville langt hellere vaere Jgder: sandseligt
hange fast ved dette Liv, og ovenikjgbet med guddommelig Sanction,
end vare Christne: i.e., vere Aand«.* Til sidst er det meget forenklet:
Det at vare jgde, er ifglge Kierkegaard at henge fast ved dette liv pa
verdslig vis.

Andre steder i sine dagbogsoptegnelser udvikler Kierkegaard sin
pastand om, at denne »jgdiske« fasthengen ved livet har bestemte
politiske og samfundsmassige konsekvenser: »I Prediken over Episte-
len paa 3die S@ndag efter Paaske ... viser Luther rigtigt, at det Jadiske
er at hange fast ved dette liv, at det maa gaae En vel og man maa leve
lenge i Landet; det Christelige er at betragte sig som Pillegrim her i
denne Verden ... Consequentsen af det Jgdiske er en potenseret Natio-
nalitets-Iver — og nu, (ja som i alle Henseender Christendommen er
blevet vendt om) nu er det blevet just den sande Orthodoxie, at vere
national-ivrig trods nogen Politiker«.*' (Det bliver forgvrigt mere og
mere klart, at nar Kierkegaard taler om »jgderne« har det mindre og
mindre med virkelige jgder at ggre. Tvartimod, drejer det sig om den
danske kirke- og samfundspolitiske situation i k@lvandet af begivenhe-
derne 1848 og 1849.) Omkring tre ar senere skriver Kierkegaard, angé-
ende denne »jgdedom« og politik: der er blevet gjort et forsgg pa at
frembringe et »lavere Forhold af Religion som svarer til Hedenskabet
og Jededommen med ‘National-Religion og National-Gud’«, og at man
derfor pastar, »at Kirken er det udvalgte Folk ligesom Jgderne vare
det; men dette er ikke Christendom det er Jadedom, thi Christen kan



90

man ikke fgdes...«*? Hentydningen er abenbart til den grundtvigske
politik i kirken og i samfundet, og vi vil om lidt beskzftige os med
Grundtvigs »jgdedom«. Fgrst vil vi se pa den seksuelle side af »jgde-
dommens« pastdede natur-bestemthed.

Den seksuelle side af »jpdisk« natur-bestemthed

I det sidste halvandet ar af sit liv hentyder Kierkegaard gang pa gang til
kristendommens andelighed som en fjende af seksualitet, medens jgde-
dommen, derimod — der er, som vi allerede har hgrt, en religion karak-
teriseret af rene »naturbestemmelser« — fremhaver det seksuelle.
»[D]ette med det Sexuelle er Centrum for den menneskelige Egoisme
... [og] Slegtsforplantelsen var ... jo Hedenskabet var ogsaa Jgdedom-
men Surrogatet for Udgdelighed«.* Ligeledes havder Kierkegaard, at
han er enig med Platon, Aristoteles, og kirkefadrene, som mente, at
det »at efterlade Slegt er Trgst for det ikke at vare udgdelig, at Sleg-
tens Forplantelse er Surrogatet for Individets Udgdelighed ... See,
dette har nu aldrig fundet sit Udtryk saa sterkt som i Jadedommen,
hvor Alt dreier sig om dette: formerer Eder og vorder frugtbare, Alt
dreier sig om Slagts-Fglgen, er Slegts-Register — og dette guddomme-
ligt sanctioneret. Derfor havde Jgden heller ikke Udgdeligheden. Saa
kommer Christendommen og anbringer: Virginiteten — i.e.: Aandens
Religion«.*

For Kierkegaard var familiekarlighed, bgrn og seksualitet i alminde-
lighed ukristeligt, ja var faktisk »jgdisk«. Og hvis ordet »hedenskab«
dukker op, er det nu nzppe muligt at skelne imellem dette og »jgde-
dom«. »Jpdedom«, »jpde«, og »jpdisk« vokser nu til deres fulde stgr-
relse som skzldsord i Kierkegaards ordforrad. »... [V]i er jo ikke Jg-
der, ei heller har Christendommen udsat Premie for hvem der kan avle
fleest Bgrn ... Christendommen veed ypperligt, hvorfra Bgrnene kom-
me, og at det kun er hgitidelige Talemaader {(dette om at gifte sig i den
rene Hensigt at avle Bgrn)}, hvormed man omkleder Lysten«.* Gud
kender os altfor godt, »Og derfor sigter Gud fgrst og fremmest efter
Cardinalpunktet: eenlig Stand.

Ueensartetheden er det Gud vil have, Ueensartethed med denne
Verden. Det at afdge istedetfor: Livs-Lyst; eenlig Stand istedetfor
Bryllup og Barsler.

Engang var det og saaledes, at den Christne kun prydede sit Hjem
med: et Dgdningehoved. Nu er <en> Venus hvad man seer i ethvert
Huus, nu er det (christeligt?) Dannelse i Alt at kunne anbringe en fiin



91

Hentydning til det Sexuellle, Qvindens Dannelse det fine Coquetterie.

Ja enten en Venus som Sindbillede, eller ogsaa det Jgdiske om at
Bgrne-Avling er Velsignelse for dette Liv: eet af to er Pointen i Chri-
stenhedens Liv eller Livet i Christenheden«.*

Kierkegaards velkendte askese er ndet s& langt, at hans omtale af
kvinder, barnefgdsel, familieliv, seksuelle anliggender, og vel at mar-
ke, joder og jededom, og hans fiksering pa veterinzre udtryk som »at
avle« og »stutteri« unagteligt virker sygeligt:

»Latterligt
— Det er dog i Grunden latterligt — mig synes Enhver maatte see det,
saasnart det blot siges — med den Alvor og Vigtighed med: at avle
Born, som var det Livets Betydning.

Dog er jeg vis paa, at der leve Mennesker saa fordybede i at det er
Alvoren, at de vel endog regne det med blandt Menneskets Fortrin for
Dyrene: at han kan avle Bgrn!

Nei, det gamle Hedenske spgger dog endnu i de Flestes Hoved: de
troe en god Dag paa Udgdeligheden — de holde dem til Surrogatet:
Slegts-Forplantelsen, og ere derfor saa forgabede i — &gte jgdisk! —
Slegts-Registre og Personal-Historier, om hvor mange Gange En var
gift, og hvor mange Bgrn i hvert Agteskab, om han havde Trillinger,
eller <var> markelig ved at have lutter Drengebgrn — og Prasten
spiller Stutmesteren«.*’

»En Ild var Christus kommet for at antznde; derfor blev ogsaa Virgi-
niteten fordret af den Christne for at bevare Ilden. Christenheden blev
et Stutterie, hvor jgdisk eller hedensk, Bgrne-Avlingen blev — sand
Christendom«.*® Meget af det, Kierkegaard finder foragteligt og for-
kasteligt i sin samtids sentimentale kompromis mellem borgerligt sam-
fund og kristendom, inklusive samtidens syn pa familien og seksualitet,
kalder han »jgdisk« og »j@disk-eller-hedensk«. Det samme sker ofte i
forhold til hans dom over sin samtids sociale og politiske syn.

Den nationale og politiske side af »jpdisk« naturbestemthed

I de sidste otte-ni ar af sit liv, fra Corsar-angrebet og i tiden derefter,
blev Kierkegaard overbevist om, at samfundet i Danmark, bade i kir-
ken og i staten, var en slags »jgdisk« fortabelse. Kierkegaard har en idé
om, at denne udvikling begyndte sa tidligt som under konsolideringen
af kirkens magt i middelalderen.” Kierkegaard er bekymret over, at
samfundets eksistens er blevet »jgdisk«, at »folkets« forhold til Gud



92

overskygger »individets«. »Christendommen er den ubetingede Indivi-
dualitets Udsondring, Hedenskab og Jgdedom er omvendt Slzgts og
Generations Kategoriens Overmagt«.*

»Jgdedom — Christendom
I Jodedom forholder Gud sig til ‘Folk’.

Fremskridtet er at forholde sig til Individ; Christus er jo Forbilledet.
Derfor forargedes Jaderne; men tillige sees, at Christendommen for-
holder sig omvendt til Numerus, og at overhovedet Fremskridtene gjg-
res omvendt i Retning af det Numeriske«.”!

Altsa, ifplge Kierkegaard er den nuvarende udvikling i retning af
folkestyre — d.v.s. flertalsstyre — i kirken og i staten, i samfundet som
helhed, et tilbageskridt »i Retning af det Numeriske«. Og, som vi ved
fra tidligere anfgrte udsagn af Kierkegaard, er det ikke kun tendensen
til at forholde sig til Gud som et folk, der er »jgdisk«; men hele denne
forkarlighed for »det Numeriske« er et udpraget »jgdisk« trek. »Den
Enkelte« er det kristelige. Politik, det abstrakte, og det numeriske er i
det hele taget det »jgdiske«: »Med den Enkelte vil han [Gud] indlade
sig, med hver Enkelt. Dette er det uhyre Mere end alt Hedenskab og
end Jgdedom hvor Gud bestandigt kun tillader den Enkelte gjennem et
Abstraktum at forholde sig til sig. Og saa lever vi {(ved Hjalp af dybe,
uudgrundeligt dybe Tenkere som Hegel og ikke mindre uudgrundeligt
dybe Seere som Grundtvig)} i Christenhed (f.E. ogsaa her i Danmark)
saaledes, at det om Nationaliteten og Staten og den Enkeltes Forhold
gjennem dem til Idee eller til Gud, skal vare et Hgiere end det nye
Testamentes Christendom. I Asner!«.%

Og Kierkegaard ggr det meget eksplicit: Intet er sd »jgdisk« som
»Christenhed«, hvad enten den er den konservative religio-politiske
syntese af Hegel (eller af Hegels ligesd konservative danske koryfe,
Johan Ludvig Heiberg, lederen af Guldalder-Danmarks fgrende »Cot-
terie«) eller den folkelige-demokratiske syntese af Grundtvig. Pa bag-
grund af disse sene citater fra 1853 og 1854 kan vi bedre forstd Kierke-
gaards markante og bitre udfald imod Danmark fra 1847, der ganske
vist blev skrevet i skyggen af Corsar-angrebet, men som peger udover
denne strid i retning af en stgrre kritik: »Der er en Dumhed og en
Frekhed og Nasviished som kun trives i Kjgbsteder, det er den jeg
maa holde ud med, og hvorfor, fordi jeg lever i Danmark, og fordi
Danmark gaaer sin Oplgsning imgde. Et lille Folk, der bilder sig ind at
have Strid med hele Verden paa Nationalitetens Vegne, er paa samme
Tid saaledes oplgst og undergravet ved Misundelse og Smaalighed, at
det knap mere ligner et Folk, eller rettere kun ligner eet Folk, som



93

intet Folk er, Joderne. Jgde-Misundelse mod Jgde er verdensbergmt,
nast derefter kommer de Danske«.>

Kort sagt, hvad Kierkegaard finder uudholdeligt ved sit Danmark er
netop, at det er »j@disk«. Dansk kristenhed er »jgdedom«.

»Christenhed« er »jpdedom«

Gentagne gange gennem arene kan man marke, at det hovedtrak i
samtidens bestdende kristendom, Kierkegaard finder mest foragteligt,
er den hygge og ro, som hviler over den. Her var Kierkegaard hgjst
uenig med Grundtvig: Guds bolig er inden i os, og den skal hverken
vare hyggelig eller rolig. Kierkegaard havder, at det er blevet kirkens
opgave at fortrylle os, at dysse os i spvn. Men kristendom, gte kristen-
dom, kan kun besta i kamp og strid, i sjzlelig uro. Ro er »jgdisk«.
Kierkegaard skriver om sensommeren i skebneéret 1848, at »[d]en
eneste Christendom man har i Christenheden er egentlig Jgdedom,
ganske rigtigt, thi Christendom tenkt i Ro (et Bestaaende) er Jgde-
dom, Christendom i Bevagelse er Christendom«.>* Det fglgende 4r, i
udkastet til »Den bevebnede Neutralitet«, gentager han pastanden:
»Christenheden er et Bestaaende; dette er forvirrende ... Fromhed i
Ro er jgdisk Fromhed«.*® Og til sidst, i udkastene til QDieblikket, spor-
ger Kierkegaard retorisk »om ikke Christd. i Ro, Bestaaende Chrsthed
er - Jadedom«.®

Ifplge Kierkegaard er den stgrste fejl i »Christenheden« netop, at
den hanger ved det jordiske: d.v.s. ved seksualitet, familien, slegten,
samfundet, politik, alle de ting, som vi har set er »jgdiske«. »[M]in
Grund-Paastand mod Christenheden [er], at man lumskelig substitue-
rer jodisk Fromhed istedetfor christelig Fromhed. Jgdisk Fromhed er
en Vedhangen ved dette Liv og en blot Sandsen af hvad Menneskets er
— Christendommen er at sandse hvad Guds er«.”’ Og kort derefter
gentager han: »Det er min bestandige Paastand: den Smule Fromhed,
der er i Christenheden er jgdisk Fromhed (en Vedhzngen ved dette
Liv, en Haaben paa og Troen paa, at Gud skal velsigne dem i dette Liv
osiv L)« B

I de sidste ar af Kierkegaards liv ses dette tema flere gange: ved at
blive »Christenhed« er kristendommen blevet til »jgdedom«.

»Sammenblanding af Jadedom og Christendom
Den Smule Religieusitet man seer i Christenheden (og det er da Lidt
nok) er som jeg andetsteds har bemarket, egentlig Jadedom«.”
»[V]i i Christenhed ere [ikke] komne af Stedet, men existentielt ere



94

Hedenskab eller Jadedom«.® Og selvfglgelig driver denne skin-kriste-
lige jodedom en slags rufferi for alle de lavere menneskelige drifter:
»[I] Christenheden har man faaet vendt Christendommen saaledes, at
just Christendommen tjener til at animere og opflamme Livs-Lysten
(Jgededom eller Hedenskab)«.®!Til sidst, under udsendelsen af @ieblik-
ke gor Kierkegaard rede for sin stzrke asketiske forstéelse af situa-
tionen i kristenheden. ZAgte kristendom er at ville vere ulykkelig, men
mennesker vil hellere vare lykkelige, det er, de er »joder«: »Og hvad
er ifglge Det nye Testamente det at elske Gud? det er at ville blive,
menneskelig talt, ulykkelig for dette Liv, dog saligt forventende en evig
Salighed — anderledes kan ifglge det nye Testamente et Menneske ikke
elske Gud, som er Aand. Og alene fra dette Synspunkt vil det vaere
indlysende, at Christendommen egentligen ikke er til, at den Smule
Religieusitet, som findes i Landet, paa een eller anden Maade er Jg-
dedom«."z

Serlig Grundtvig og Mynster:
To forskellige mdder at veere »jpdisk« pad i Christenheden

Som det skulle fremga af det foregaende, er det ikke vanskeligt for
Kierkegaard at fremstille Grundtvig og den grundtvigske kristendom
som »jgdiske«:

»Sacramenterne
Der er egl. ved Hjzlp at den Stilling man har givet og den Brug man
gjor af: Sacramenterne at man har faaet Christendommen fgrt tilbage
til Jadedom — og det er saa aldeles sandt det sandeste Ord der er sagt
om Christenheden, hvad Pascal siger, at det er et Samfund af Menne-
sker, som ved Hjlp af nogle Sacramenter fritage sig for den Pligt at
elske Gud.

Ved Daaben er man - objektivt — Guds Folk, og det ovenikjgbet ved
Barnedaab - aldeles som ved Omskarelsen er man Guds Folk.

Saa har man reent afskaffet Christi Efterfglgelse. Sacramentet det er
et Objektivt...

Nadverens Sacrament bruges saa ligesom Forsonings-Offeret i Jgade-
dommen - Alt beregnet paa, i en Fart objektivt at blive beroliget i
Forhold til det med Evigheden og saa at have Livet for os til at nyde
Tilverelsen, formere os og fylde Jorden.

Dette er Christendommen ... £re vare Christenheden!«®



95

»Protestantisme is@r det Grundtvigske
Det er paa alle Maader naaet, at det man nu kalder Christendom er
netop Det, som Christus kom for at fortrenge. Det er naaet iser i
Protestantismen, iszr blandt Grundtvigianerne.

Grundtvigianerne er nemlig ganske strikte: Jgder. [Grundtvigianer-
ne er typisk jgdiske i deres syn pa egteskab og i deres pastand, at det er
Gud velbehageligt at fa »en Bgrne-Flok og talrig Afkom«, samt i deres
fiksering pa dab, som er en efterabelse af den jgdiske fremhavelse af
omskrarelsen. ]

Fremdeles: en ®gte jgdisk Overtroe paa Nedstammelsen.

Fremdeles: Indbildning at vere Guds udvalgte Folk; enten blot
saaledes, at de Christne (de Dgbte) ere Guds udvalgte Folk, eller at de
Danske ere det.

Det er jgdisk Optimisme, den farligste Art af Epicurzisme, den hvor
Nydelse af dette Liv bliver — Gudsdyrkelse.

Og dette skal vare det nye Testamentes Christendom«.*

Fa maneder inden sin dgd, i et udkast til en af artiklerne til @ieblik-
ket, gor Kierkegaard op med Grundtvigs »jddedom« for sidste gang:
»G. er et Genie; men christelig Charakteer er han netop lige saa lidt,
som hans Christendom er det nye Testamentes Christendom. Ogsaa
‘saaledes har han afstedkommet uberegnelig Skade i vore Forhold; thi
paa Grund af den fjendtlige Stilling han har indtaget til den officielle
Christendom er Opmarksomheden ganske blevet bortledet fra, at hans
Christendom slet ikke er det nye Testamentes Christendom. G.s Chri-
stendom er: Jgdedom. Just den Art Religion, som Christus kom til
Verden for at ende, just den er det som G. foredrager, og som, ved
Modsatningen til den officielle Christendom, har gaaet og gjeldt for at
vare det nye Testamentes Christendom.

Hvad Omskerelsen var for Jgderne, det bliver efter G. Daaben for
den Christne; i samme Forstand som Jgderne meente sig ved Omskz-
relsen at vare det, er saa de Christne ved Daaben: det udvalgte Folk.
Og saa gaaer det forresten lgs paa at udfylde Tiden og Livet med
verdenshistoriske Syner, en hjertelig og levende ‘Snak’ om Slegtens
Stordaad og Bedrift — en Klamren sig ved det Jordiske og ved Forjat-
telser for dette Liv, hvorfor ogsaa det om at formere sig og vorde
frugtbare er Noget, som beskjeftiger Grundtvigianerne aldeles jg-
disk«.% Altsé star det Kierkegaard klart, at Grundtvig er »jgde«: hans
nationalitets-iver, hans fremhavelse af menigheden, hans eftertryk pa
sacramenterne og pa bestemte ritualer, samt hvad Kierkegaard ansa
for Grundtvigs personlige »Brynde«, alt dette ggr ham udpreget »jg-



96

disk« i Kierkegaards gjne. Men hvad s& med sa anderledes en modstan-
der som Mynster? Han er jo ogsa »jgde«. I 1852 har Kierkegaard en
umiskendelig hentydning til Mynster i en passus, der hedder

»De stille Timer.

Den der kun tilbeder Gud i stille Timer, kun tenker paa Gud i stille
Timer - han bringer Christendommen paa Distance, skulker fra ... [og
han] ngies med det Jgdiske om Sabbaten eller en Time eller en halv
hver dag«.® Hvis man leser Kierkegaard, bliver det klart, at »stille
Timer« er et hyppigt brugt og let gennemskueligt kodeord for Mynster.

I en anden passus fra sommeren 1854, der hedder »Danmark«, omta-
ler Kierkegaard Mynster ved navn, og han kalder den for nylig afdgde
biskop »en verdslig klog, nydelsessyg, kunstnerisk begavet Epicurzer,
en Mester i at fremkogle og opretholde Skin«. Vi har allerede set, at
»Epicureisme« var en form for Grundtvigs »jgdedom«, og nu ser det
ud, som om det samme vil gelde for Mynster. Men Mynsters »Epicure-
isme« er endnu varre end Grundtvigs. Her genindsztter Kierkegaard,
omend kun glimtvis, et lille tomrum mellem »jgdedommen« og »he-
denskabet«, som ligger lavere. Det er til hedenskabet, Kierkegaard
henfgrer Mynster, som er endnu ringere end jgderne. Kierkegaards
optegnelse slutter med, at »[r]eligieust ligger Danmark saa lavt, at det
ikke blot er under hvad hidtil er seet af Christendom, men under
Jodedom, ja egl. fgrst finder analogier i de laveste Former af Heden-
skab«.®” Altsa, her, henimod slutningen af Kierkegaards levned, gen-
finder vi hedenskabets kategori, som ligger lavere end jgdedommens.
Men der kan nok vare tvivl om, hvorvidt jgder (eller andre mennesker,
for den sags skyld) ville kunne finde nogen trgst i dette. »Jgde«, »j@-
disk«, og »jgsdedom« er og bliver ifglge Kierkegaard betegnelser for
»Vedhangen ved dette Liv«, for den udvorteshed og ro, som typisk
findes i kristenheden. Kristendom er tvertimod inderlighedens uro.

Slutning

Kierkegaard er og bliver en af nutidens vigtigste og dybsindigste tenke-
re, men vi ma se hans udsagn om alt det jgdiske lige i gjnene. Det kan
vere ubehageligt, men det ma ggres alligevel.

Ironi er der imidlertid at finde allevegne. Som vi sa i begyndelsen,
bemarker Kierkegaard, at i nutidens Europa begar de jgdiske »Gja-
ster« mord pa deres »Vert« - en bemarkning, der er blevet endnu mere
forargelig netop i vort arhundrede. Men bemarkningen munder ud i
pastanden om, at den, som er mest »jgdisk«, er den officielle kristen-



97

dom selv, og at mordet der finder sted er denne kristendoms selvmord.
Et andet ironisk forhold er, at nar Kierkegaard bekemper dette kri-
stenhedssammenhold, som han finder s3 forderveligt, bruger han den
samme antisemitiske retorik som den, middelalder-kirken udviklede,
netop til at forstzrke sin magtkonsolidering. Kierkegaards tvist med
det bestaende er forstaelig, men hans valg af retoriske vaben var mildt
sagt beklageligt og selvmodsigende. Et tredie og sidste ironisk forhold
kan afledes fra de to ovenstiende. Det er, at de vaben, vi bruger til at
kritisere Kierkegaards jgdefjendtlige retorik, hentes fra Kierkegaard
selv. D.v.s., at det er netop Kierkegaards fortreffelige evner som ideo-
logikritiker, som har sat os i stand til at kritisere ham, nar han tyer til
middelalder-kristenhedens antisemitiske sprogbrug. Kierkegaard har
taget os godt i lere, og i mange tilfzlde er han sin egen bedste kritiker.

Der findes mange slags antisemitisme. Den mest almindelige form,
som fandtes i Kierkegaards samtid var »tolerancens antisemitisme«, en
slags vammel liberal antisemitisme, ifglge hvilken jederne godt kan
tolereres, men med en bevidst overlegenhed og med hébet og forvent-
ningen om, at jgderne til sidst vil indse kristendommens sandhed og
opgive deres forvildelser. Denne holdning — der sjzldent anerkendes
som antisemitisme — findes bl.a. hos Ingemann (i Den gamle Rabbin),
Blicher (i Joderne paa Hald), fru Gyllembourg (i Jgden), og H.C.
Andersen (i Jodepigen), hvor det altid er de frommeste og »bedste«
jeder, som til sidst omvender sig. Formelen er: jo frommere, jo sikre-
re, at jgden omvender sig. Og hvis der er tale om en smuk jgdisk pige
(som hos Ingemann og Blicher), vil hun sikkert gifte sig med en kristen
mand og omvende hele sin familie med i kgbet. (I Ingemanns Den
gamle Rabbin omvender rabbineren sig pa sit dgdsleje eller endda efter
sin dgd!)

Hos de mere »avancerede« eller »oplyste« var habet ikke s meget,
at joderne ville omvende sig, som at deres »jgdiskhed« efterhdnden
ville aftage i samme takt, som samfundet ville miste sit kristelige preg,
og alle religigse forskelle blive ubetydelige, saledes — som en af dati-
dens liberale forfattere skriver — »at den Dag skal komme, da der ikke
er mere Forskjel mellem en Jgde og en Christen end f. Ex. imellem en
Hgrkremmer og en Urtekremmer«.®® Den slags tolerance er baseret
pa en trivialisering af bade jgsdedom og kristendom — og religion i
almindelighed. Og trivialisering kan vare lige s nedvurderende som
alt andet. Den kendsgerning, at denne s@tning om hgrkremmeren og
urtekremmeren blev skrevet af Meir Aron Goldschmidt, @&ndrer ikke
sagen en tgddel. Ser man frem til Henri Nathansens Indenfor Murene
fra 1912, er forholdene stort set ikke anderledes: rasende over sin



98

families hykleri, forlader Jérgen Herming kristendommen. Han forkla-
rer sin far, at han heller ikke bliver jéde, og at bgrnene fra hans
xgteskab med den jgdiske Esther vil blive opdraget hverken som jgder
eller som kristne, men som »mennesker«. Og man formoder, at Esther
ogsa géar med til denne neutraliserings-lgsning. (At denne »neutrale«
lgsning er blevet anfgrt af bl.a. Goldschmidt og Nathansen, der begge
er jgder, betyder kun, at disse to jadiske forfattere — af helt forstaelige
grunde — er ofre for deres samtids syn pa det jgdiske, og at de deler
samtidens manglende anerkendelse af ®gte, grundleggende religigse
forskelle). Altsa, lige sa lidt som den tolerance, der forudsztter omven-
delse som malet, kan den trivielle udslettelse af alle forskelle medvirke
til at acceptere religigs og kulturel pluralisme som s&dan, d.v.s., accep-
tere jgder, kristne, og for den sags skyld ogsa muslimer og andre som
det, de er — jgder, kristne, muslimer, o.s.v. Denne »neutrale« Igsning
er hverken kold eller varm, og den er med rette blevet udspyet af vort
arhundrede.

Men det at kreve en pluralistisk tolerance — d.v.s. den tolerance,
som vort arhundrede anser for den rigtige, den &gte tolerance — er
maske at kreve for meget, at krave noget, der ikke er tidssvarende. I
alt fald delte Kierkegaard ikke sin samtids lunkne liberale tolerance i
nogen form, og hans udsagn kan vare meget anstgdelige og chokeren-
de. Imidlertid findes der maske en fordel ved denne anstgdelighed. I
modsatning til de snigende, »tolerante« former for antisemitisme, som
hver pd sin egen made forer til jgdedommens forsvinden, uden at
nogen legger marke til det, er Kierkegaards retorik provokerende.
Han tvinger os til at tage stilling. Og ved at tage sagen alvorligt far vi at
vide, at hvor anstgdelig retorikken end kan virke, har den dog ikke ret
meget med joder og jgdedommen at ggre, men er hovedsagelig en del
af Kierkegaards opggr med sin samtids lunkne, ansvarsudslettende kri-
stenhed. Kierkegaards retorik med hensyn til det jodiske er blevet
gennemskuet for, hvad den var, og er blevet kritiseret, og det er for-
lzngst pa hgje tid, at den forlades. Vi m& — som en meget anset biskop
engang sagde i en anden sammenhang — gé videre.

Tilleg

Joder og Jpdedommen i Kierkegaards Samlede Veerker

Udviklingen af Kierkegaards brug af begreberne »jgde« og »jgdedom-
men«, som vi har fulgt i Papirerne, kan ogsa spores i hans Samlede
Veerker, omend med lidt mindre markante penselstrgg: verkerne matte
jo kunne udgives! Allerede i Begrebet Ironi (udg. 1841) treder Kierke-



99

gaards oprindelige tre-delte skema frem. Grakerne var »det Folk man
vel i verdslig Forstand kan betegne som det udvalgte, det lykkelige
Folk, hvis Fgdeland var Harmoniens og Skjgnhedens, det Folk, i hvis
udvikling det reent Menneskelige gjennemlgb sine Bestemmelser, Fri-
hedens Folk«. Grzkernes opgave var saledes, pa grundlag af »Ironiens
Taushed«, at udvise »den Negativitet, der forhindrede, at Subjectivite-
ten ikke blev tagen forfengelig«. »Jgderne«, derimod, var »Forjattel-
sernes Folk, i hvilken » Lovens Skepsis maatte bane Veien, maatte ved
sin Negativitet ligesom fortzre og udbrznde det naturlige Menneske for
at Naaden ikke skulde tages forfzngelig«.* Jédedommen er altsaa et
»Gjennemgangsmoment« i kristendommens udvikling: den forkyndte
loven som ikke kunne overholdes, og kendsgerningen »at Jgdedom-
men tilintetgjorde sig ved sig selv, det viser sig netop ved dens histori-
ske Forhold til Christendommen«.” Kort sagt, i Begrebet Ironi har
bade grekerne og jgdedommen en forberedende rolle i forhold til
kristendommen, grakerne pa det menneskelige-intellektuelle omrade,
som Kierkegaard betegner »Subjectiviteten«, og jgdedommen pé det
guddommelige-andelige omrade som Kierkegaard betegner som
»Naaden«.

Tre ar senere, i Enten-Eller (udg. 1843), er det tre-delte skema sta-
digvek meget tydeligt, og det bliver klart at jgdedommen reprasente-
rer det mellemste, eller ethiske, led, mens grekerne representerer det
@stetiske. Kierkegaard skriver, at pa grund af den gammeltestamentli-
ge »Jehovas« nidkzrhed, hans »radselsfulde Forbandelser« og hans
trusler om at »hjemsg@ge[r] Fedrenes Forseelser paa Bgrnene i tredie
og fjerde Led«, kan det maske synes narliggende at se jgderne som det
folk, der har udviklet »det dybe Tragiske«. Her tager man imidlertid
fejl, fordi »Jededommen er for ethisk udviklet hertil; Jehovas Forban-
delser ere, om end forferdelige, dog tillige retferdige Straffe. Saaledes
var det ikke i Grzkenland; Gudernes Vrede har ingen ethisk Charakte-
er, men @sthetisk Tvetydighed«.”' Sdledes beholder jgdedommen sin
selvstendige stilling som det etiske mellemled i rekken: hedenskab-
jededom-kristendom, en rekke som her, ligesom i Papirerne, svarer til
@stetisk-etisk-religigs.

Det fglgende ar, i Begrebet Angest (udg. 1844), fastholdes jgdedom-
mens placering endnu: »Man pleier i Almindelighed at sige, at Jode-
dommen er Lovens Standpunkt. Dette kan man imidlertid ogsaa ud-
trykke saaledes, at Jadedommen ligger i Angest ... Jadedommen er
netop herved videre end Graciteten, og ogsaa herpaa kan man see det
sympathetiske Moment i dens Angestforhold til Skylden, at den for
ingen Priis vilde opgive det, for at faa Gracitetens letsindigere Udtryk



100

Skjebne, Lykke og Ulykke«.” S& sent som 1844 er forholdet mellem
hedenskab (»Graciteten«), jgdedom, og kristendom ganske ligefrem.
Det er klart, at i forhold til grekerne har jgdedommen sit eget og
hgjere stadium.

Men med Efterskriften (udg. 1846) begynder retorikken omkring
joededommen at @&ndre sig. Kierkegaard omtaler oldtiden i vendinger,
som synes at stille jgdedom og hedenskab lige: »Dersom denne Tid
blot havde saa megen Existents-Inderlighed som en Jgde, eller som en
Graker, saa lod der sig dog tale om et Forhold til Christendommen«.”
Ligeledes taler Kierkegaard om »Christendommens Fortrin fremfor
Hedenskab, Jgdedom, o.s.v.«,” og han skriver at naar individet giver
slip pd »det absolute felos«, gar han »tilbage, til verdslig Viisdom, til
jedisk Vedhangen ved Forjattelser i dette Liv«.” Altsa, i Efterskriften
kan det se ud, som om jgdedommen er pa vej til at miste sin seregne og
centrale stilling i forhold til kristendommen, og blive stillet pa det
samme niveau som »Grazkerne«, »Hedenskab«, og »verdslig Viisdom«.
Men Kierkegaard (eller Johannes Climacus) tillader alligevel jgderne
at bevare deres enestaende stilling, nar han skriver, at »Den, der slet
ingen Religieusitet har, kan saa vist heller ikke forarges paa Christen-
dommen; og Grunden hvorfor Forargelse laae Jgderne allernermest
var fordi de stode den allernzrmest«.”

Men i de store samlinger af taler fra 1847 og 1848 sker det gentagne
gange, at Kierkegaard slar jgdedom i hartkorn med »verdslighed« og
»hedenskabet«, og det tre-delte skema falder sammen til en dualisme
mellem kristendom og det ukristelige, for hvilket »Jgdedom« bliver et
synonym. I Opbyggelige Taler i forskjellige Aand (udg. 1847), f.eks.,
skriver Kierkegaard, at den vulgzre forventning, at Kristus skulle »fgre
Menneskene ud af Verden hen i paradisiske Egne, hvor der slet ingen
Ngd eller Elendighed var, eller ved et Trylleslag at gjgre Jordlivet til
verslig Fryd og Glade«, var »kun en jgdisk og er en sandselig letfzrdig
Misforstaaelse«.”’

Henimod slutningen af Kjerlighedens Gjerninger (udg. 1847) bliver
det endnu tydeligere, at der kun findes en dualisme: kristendom contra
det jgdiske-verdslige. Dette forhold treder klarest frem under overvej-
elserne angaende »det christelige Lige for Lige«: »Sagen er ganske
simpel. Christendommen har afskaffet det jodiske Lige for Lige: ‘Die
for Oie og Tand for Tand’; men den har sat den christelige, Evighedens
Lige for Lige isteden«.”® »Hvor strengt er ikke dette christelige Lige for
Lige! Det jodiske, det verdslige, det travle Lige for Lige er: som Andre
gjore mod Dig, pas endeligen paa, at Du ogsaa gjgr saaledes mod dem.
Men det christelige Lige for Lige er: som Du gjgr mod Andre, ganske



101

saaledes gjgr Gud mod dig«.”” Modsatningen er mellem »det christeli-
ge« og »det jgdiske, det verdslige, det travle«.

I Christelige Taler (udg. 1848) gér Kierkegaard endda sa vidt, at han
identificerer Jobs fromhed med hedensk dyd. »Jobs Fromhed er, at
han, da Herren havde taget Alt, sagde ‘Herrens Navn vare lovet’,
altsaa, at han ydmygt og troende, ja prisende Gud, takkende samtyk-
kede i at finde sig i Tabet, eller at ansee Tabet for det ham Bedste.
Anderledes med Apostelen, han har forladt alle Ting, altsaa frivilligt
opgivet dem ... Thi at en Mand finder sig i det uundgaaelige Tab er
ogsaa seet i Hedenskabet. At en Mand finder sig saaledes i det uund-
gaaelige Tab, at han ikke blot ikke taber Troen paa Gud, men troende
tilbeder og priser hans Kjerlighed, det er jodisk Fromhed. Men frivil-
ligt at opgive Alt, det er Christendom«.% Alts, Jobs fromhed er »jg-
disk Fromhed«, som er »ogsaa seet i Hedenskabet«, og dette stilles
overfor »Christendom«.

Men til trods for denne almindelige udvikling i forfatterskabets reto-
rik i retning bort fra treheden hedenskab-jgdedom-kristendom, og
henimod sammensmeltningen af jgdedom og hedenskab ind i det ene
led af en ligefrem dualisme, kan Anti-Climacus skrive i Sygdommen: til
Dgden (udg. 1849), »at Synd jo saa slet ikke findes i Hedenskabet, men
kun i Jadedom og Christendom, og der igjen vel meget sjeldent«.®! Det
er imidlertid mere vigtigt, ndr Anti-Climacus, i sit neste arbejde (Ind-
pvelse i Christendom, udg. 1850), beskriver »Jgdedommen paa Christi
Tid« som »et selvbehageligt, sig selv forgudende Bestaaende«.® Det er
netop den retorik, Kierkegaard vil bruge i de fglgende ar, nar han gang
pa gang pastar, at dansk kristendom er blevet til »jgdedom«.

Til sidst, ligesom i Papirerene h&vder Kierkegaard i artiklerne i Qie-
blikket (1855), at »det nye Testamentes Christendom slet ikke er til, at
den Smule Religieusitet der findes i Landet hgist er Jadedom«.** Og,
pa baggrund af den udvikling, som er blevet skitseret her i de Samlede
Veerker, og som vi har betragtet ngjere i Papirerne, bliver vi ikke
overrasket ved den »anti-jgdiske« retorik i Kierkegaards sidste, asketi-
ske, anti-seksuelle, og menneskefjendske udbrud mod den bestaende
kristenhed. »Jgadedommen« er blevet brugt af Kierkegaard, saledes at
den bliver ensbetydende med »Hedenskabet« og »Verdslighed« og
danner modsztningen til »Christendommenc« eller »det nye Testamen-
tes Christendom«. Kierkegaard pastar: » At den, iseer i Protestantismen,
saa meget priste det christelige Familie-Livs christelige Bprne-Opdragel-
se er, christeligt, baseret paa en Logn, idel Logn ...

Og Dette er saare let at vise.

For det Fgrste. Hvorledes det, christeligt, er at forstaae med Barnets



102

Tilblivelse, derom kan jo Forzldrene ikke tale, christeligt, sandt til
Barnet. Forzldrene ere egoistiske nok til — og under Navn af Christen-
dom! — at opdrage Barnet i den Anskuelse, at det er en overordentlig
Velgjerning af Forzldrene, at Barnet er til, at det var Gud szrdeles
behageligt, dette Mesterstykke af Foraldrene, hvorved Barnet blev til.
Dette vil sige: under Navn af christelig Barne-Opdragelse vender man
aldeles op og ned paa Christendommen, gjor dens Livs-Anskuelse til
lige det Modsatte af hvad den er. Christeligt er det intet mindre end den
stgrste Velgjerning at skjenke et Barn Livet (dette er Hedenskab);
christeligt er det Intet mindre end det Gud Velbehagelige, hvorved man
gjor sig tekkelig i hans @ine, at man befatter sig med at avle Bgrn (en
saadan Forestilling om Gud er Hedenskab og endog de lavere Former
af Hedenskab, eller det er den Art Jdgdedom, Christendommen just
vilde have bort); christeligt er det den hgieste Grad af Egoisme, fordi
en Mand og en Qvinde ikke kan styre deres Brynde, at derfor skal saa
et andet Vesen maaskee 70 Aar sukke i denne Jammerdal og Straffe-
Anstalt, og maaskee evigt fortabes«.®

Saledes bidrager Kierkegaards retorik om »jgdedom« til hans ser-
egne verdensanskuelse, som til sidst munder ud i Silenus’ visdom:
Bedst var det ikke at vaere blevet fgdt, dernast at forsvinde s& hurtigt
som muligt tilbage ind i mgrket fra hvilket vi kom.®

Noter

1. Spren Kierkegaards Papirer. I-XVI. udg. af P. A. Heiberg, V. Kuhr, og E. Torsting.
Anden forggede udgave ved Niels Thulstrup. Index ved N.J. Cappelgrn. (Kgben-
havn, Gyldendal, 1968-78) [herefter Papirer], bd. X 1 A 153 (u.d., 1849, mellem 9.
feb. og 2. maj).

2. Se f.eks. Steen Johansen, udg., Erindringer om Sgren Kierkegaard, 2. forggede
udg., (Kebenhavn, C. A. Reitzels, 1980), hvor Fr. Hammerich ggr rede for en
samtale han havde med Kierkegaard: »En eftermiddag, husker jeg, traf hans broder
og jeg, der gjorde en skovtur med min fader, ham ude ved Bellevue; vejret var
yndigt, solen legede med bladene, og skyggen blev dobbelt dyb i modsztning til det
klare, gronlige lys, der faldt ind gennem lgvet. Jeg talte derom. ‘A ja samand’, sagde
han, ‘kgnt nok, men den art sjllgse skgnhed bliver man ogsa ked ad. Tror De da,
jeg derfor kom herhen? Nej, men jeg skulde have mig et bad, og i Kebenhavn er der
jo alle vegne fuldt med de Hanjgder. Sa tog jeg en Wiener-vogn og fik badet, nu er
jeg lige ferdig og kerer straks hjem igen’«. (s. 54).

3. Friedrich Buchholtz, Moses og Jesus, Thos. Thaarup, overs., (Kgbenhavn, 1813), s.
i-ii.

4. Se Erik Dal, »Ahasverus in Danemark: Volksbuch, Volkslieder und Verwandtes. «
Jahrbuch fiir Volksliedforschung, 9:144-70 (1964), og Erik Dal, »Ahasverus, Den



11.

12.
13.
14.

15:
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.
34,
35.
36.
37.

103

evig jode: Sagnet i Dansk og Tysk Folkedigtning.« Fund og Forskning i Det Kongeli-
ge Biblioteks Samlinger, 12:31-42 (1965).

. Papirer, bd. I A 181 (u.d., 1836, mellem 12. og 17. juni).
. Ibid., bd. I C 66 (28. marts 1835).
. Gregor Malantschuk, Dialektik og Eksistens hos Sgren Kierkegaard, (Kgbenhavn,

C. A. Reitzel, 1968), s. 90.

. Papirer, VI B 40: 33 (u.d., 1845, udkast til Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift).
. Ibid., Bd. X 2 A 163, s. 129-31 (u.d., 1849, mellem 9. okt. og 9. nov.).
10.

Se f.eks. Gavin Langmuir, History, Religion, and Antisemitism (Berkeley, Universi-
ty of California Press, 1990) og Toward a Definition of Antisemitism (Berkeley,
University of California Press, 1990).

Ludvig Holberg, Samlede Skrifter, Carl S. Petersen, udg., bd. XIII (Kgbenhavn,
1933), s. 524.

Ibid., s. 532-33.

Papirer, bd. II A 708 (u.d., 1838, mellem d. 19 feb. og d. 12. april).

Papirer, bd. XI 2 A 26 (u.d., 1854). Kierkegaards henvisning til Poul Martin Mgllers
holdning kan bekraftes i f.eks. Mgllers Recension af Extremerne, hvor han nedsat-
tende omtaler Heinrich Heine og »Heinrich Laube, en af Tydsklands ultra-liberale
Joder«, i Poul Martin Mgller, Efterladte Skrifter, 2.\ udg., bd. 6, (Kgbenhavn, 1850),
s. 58]. Mgllers levnedsskildrer, F. C. Olsen, hvis Poul Mgllers Levnet er trykt som en
del af Mgllers Efterladte Skrifter, henviser til den ovennzvnte recension og til
»Kunstneren mellem Oprgrerne«, og forklarer, at »Det var f.Ex. i hans [Mgllers]
senere Aar en Paastand, som han stundom med comisk Alvorlighed forfagtede, at
alle liberale Agitatorer af Betydenhed var Jgder« (ibid., bd. 6, s. 96n). Om man nu
synes det er komisk eller ej, er selvfglgelig en anden sag.

Ibid., bd. 111 A 193 (u.d., 1841-42).

Ibid., bd. VII 1 B 8, s. 170 (u.d., 1846, inden d. 7. jan.).

Ibid., bd. VII 1 B 13, s. 181 (u.d., 1846).

Ibid., bd. X 1 A 129 (u.d., 1849, mellem feb. og d. 25. april).

Ibid., bd. VIII 1 A 252, s. 123 (u.d., 1847, mellem 16. aug. og 3. okt.).

Ibid., bd. I A 46 (2. mai 1835).

Ibid., bd. III A 102 (u.d., 1841).

Ibid., bd. X 5 A 39, s. 41 (u.d., 1852).

Ibid., bd. X 5 A 81, s. 92 (u.d., 1853).

Ibid., bd. X 4 A 572, s. 390-91 (u.d., 1852).

Ibid., bd. X 2 A 389, (u.d., 1850, mellem 6. jan. og 14. feb).

Ibid., bd. X 3 A 506 (u.d., 1850, mellem 11. sept. og 13. nov.).

Ibid., bd. X 4 A 444, s. 273 (u.d., 1851, 29. nov. eller senere).

Ibid., bd. X 4 A 570, s. 388 (u.d., 1852, mellem 19. juni og 5. aug.).

Ibid., bd. X 5 A 65, s. 71 (u.d., 1853, mellem 4. jan. og 13. feb.).

Ibid., bd. IX A 416 (u.d., 1848, 26. nov. eller senere).

Ibid., bd. IX A 424 (u.d., 1848, 26. nov. eller senere).

Ibid., bd. X 3 A 139 (u.d., 1850, 15. maj eller senere).

Ibid., bd. X 3 A 157 (u.d., 1850, 15. maj eller senere).

Ibid., bd. X 3 A 293, s. 215-16 (u.d., 1850, mellem 11. juli og 11. sept.).

Ibid., bd. X 4 A 293 (u.d., 1851, mellem 22. april og 13. august).

Ibid., bd. XI 1 A 495, s. 380 (u.d., 1854, mellem 16. aug. og 11. okt.).

Ibid., bd. XI 1 A 496 (u.d., 1854, mellem 16. aug. og 11. okt.).



104

38.
39.
40.
41.
42.
43.
44,
45.
46.
47.
48.
49.

50.
S1.
52.
53.
54.
SS.
56.
57.
58.
59.
. Ibid., bd. XI 1 A 361, s. 280 (u.d., 1854, mellem 16. aug. og 11. okt.).
61.
62.
63.
. Ibid., bd. XI 1 A 149 (u.d., 1854, mellem 5. maj og 28. juni).
65.
. Ibid., bd. X 5 A 51 (u.d., 1852, 7. okt. eller senere).
67.
68.
69.

70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.

Ibid., bd. VII 2 B 235, s. 222 (1846-47).

Ibid., bd. XI 1 A 199, s. 239 (u.d., 1854, mellem 28. juni og 16. aug.).

Ibid., bd. XI 1 A 151, s. 115-16 (u.d., 1854, mellem S. maj og 28. juni).

Ibid., bd. X 2 A 364 (u.d., 1850, mellem 6. jan. og 14. feb.).

Ibid., bd. X 5 A 97 (u.d., 1853, 14. feb. eller senere).

Ibid., bd. XI 2 A 154 (u.d., 1854, mellem 24. nov. og 3. dec.).

Ibid., bd. XI 1 A 150 (u.d., 1854, mellem 5. maj og 28. juni).

Ibid., bd. XI'1 A 169 (u.d., 1854, mellem 5. maj og 28. juni).

Ibid., bd. XI 2 A 172, s. 187-88 (u.d., 1854, mellem 24. nov. og 3. dec.).

Ibid., bd. XI 2 A 158 (u.d., 1854, mellem 24. nov. og 3. dec.).

Ibid., bd. XI 2 A 241 (u.d., 1854, 13. dec. eller senere).

Ironisk nok var denne kirkelige magtkonsolidering historisk samtidig med, hvad den
tidligere omtalte nyere historieforskning papeger som oprindelsen til den nart be-
slegtede udvikling af kirkelig antisemitisme. Kierkegaard beklager kirkens konsoli-
dering, men han benytter sig af kirkens antisemitiske sprogbrug. Kierkegaard pastér,
at med denne magtkonsolidering »blev Kirken Analogien til Jgdefolket eller vel
endog til Hedningefolk, Gud en Slags National-Gud ...« Papirer, bd. X 5 A 102
(u.d., 1853, mellem 14. feb. og 25. marts).

Ibid., bd. XI 1 A 421 (u.d., 1854, mellem 16. aug. og 11. okt.).

Ibid., bd. XI 1 A 490 (u.d., 1854, mellem 16. aug. og 11. okt.).

Ibid., bd. XI 1 A 248, s. 201 (u.d., 1854, mellem 28. juni og 16. aug.).

Ibid., bd. VIII 1 A 131, s. 65 (u.d., 1847, mellem 14. maj og 9. juni).

Ibid., bd. IX A 301 (u.d., 1848, mellem 21. aug. og 26. nov.).

Ibid., bd. X 5 B 107, s. 289 (u.d., 1849).

Ibid., bd. XI 3 B 57, s. 106 (u.d., 1854).

Ibid., bd. X 2 A 58 (u.d., 1849, mellem 7. og 28. sept.).

Ibid., bd. X 2 A 80 (u.d., 1849, 28. sept. eller senere).

Ibid., bd. X 3 A 276, s. 205 (u.d., 1850, mellem 11. juli og 11. sept.).

Ibid., bd. XI 1 A 565 (u.d., 1854, 11. okt. eller senere).
Ibid., bd. XI 3 B 32, s. 71 (u.d., 1854).
Ibid., bd. XI'1 A 556 (u.d., 1854, 11. okt. eller senere).

Ibid., bd. XI 3 B 182, s. 301-02 (u.d., april 1855).

Ibid., bd. XI 1 A 198, s. 157 (u.d., 1854, mellem 28. juni og 16. aug.).

M. A. Goldschmidt i Corsaren, nr. 274, 19. dec. 1845.

Soren Kierkegaards Samlede Veerker. 1-XIV. 1. udg. af A.B. Drachmann, J.L.
Heiberg, og H. O. Lange. (Kgbenhavn, Gyldendal, 1901-1906), bd. XIII, s. 292-93.
Ibid., bd. 336-37.

Ibid., bd. 1, s. 127-28.

Ibid., bd. IV, s. 372-373.

Ibid., bd. VII, s. 251.

Ibid., bd. VII, s. 331.

Ibid., bd. s. 349.

Ibid., bd. s. 470n.

Ibid., bd. VIII, s. 320.

Ibid., bd. IX, s. 356-57.

Ibid., bd. s. 363.



105

80. Ibid., bd. X, s. 181.

81. Ibid., bd. XI, s. 211.

82. Ibid., bd. XII, s. 84.

83. Ibid., bd. XIV, s. 227.

84. Ibid., bd. s. 264-65.

85. Jeg er meget taknemmelig for statte fra: Connecticut College, National Endowment
for the Humanities (USA), Fulbright Kommissionen, og American Scandinavian
Foundation. Ligeledes er jeg meget taknemmelig for sproglig hjzlp fra Joakim
Garff, Margaret Hellman, Grethe Kjer, Kjeld Bagger Laursen og Niels Jgrgen
Poulsen.

English Summary

Kierkegaard, Judaism, and the Jews

Sgren Kierkegaard mentions Jews and Judaism very frequently in his
writings,' and he often uses harsh and offensive language with respect
to them, e.g.: “Goethe notes ... that the Jews’ murder of the Egyptians
was the reverse of the Sicilian Vespers. There the host murdered the
guests; in this case the guests murdered their hosts. But this is surely
the Jews’ relationship to the whole of Europe in our times.”?

Kierkegaard’s interest in Jews should be viewed against the back-
ground of the general European and Danish anti-semitism of the pe-
riod. In 1813 Denmark a underwent a serious debate on the extent to
which a Jewish presence was helpful or harmful to the society and on
whether there ought to be any Jews in Denmark at all, and in 1819
there were anti-semitic riots in the streets of Copenhagen which lasted
for quite a while. But despite this background of anti-semitism, Kierke-
gaard’s language is notably sharper than that expressed by most educa-
ted people of his generation.

Early on, Kierkegaard was fascinated with (and to some extent iden-
tified himself with) the character of the Wandering Jew, who was for
Kierkegaard a romantic symbol of despair and of unforgivable sin, an
outsider, an eternal wanderer with radical sin-consciousness. In his
attitudes toward the actual Jews of his times, Kierkegaard tended to
associate them with the aspects of modernity which made him uncom-
fortable: e.g., the triumph of the market economy, political struggles
toward liberal representative government, and the development of the
press and its role in shaping public opinion. Not surprisingly, Kierke-
gaard’s negative rhetoric in connection with these issues intensified
after his collision with The Corsair and its editor Meir Aron
Goldschmidt in 1846.

Kierkegaard at first viewed Judaism as part of a three-stage develop-



106

ment of religiosity: paganism (which he associates with the aesthetic
stage), Judaism (which he associates with the ethical stage), and Chri-
stianity (which he associates with the religious stage).’> Judaism thus
occupied a central, transitional role, and Kierkegaard was not unsym-
pathetic to it. Gradually, however, his view darkened to a pure dualism
in which Judaism (either alone or as a part of a new compound concept
Kierkegaard calls “Judaism and paganism”*) come to stand as the op-
posite and enemy of Christianity, and not simply as its precursor. Ac-
cording to Kierkegaard, Judaism favors “Nature,” that is, “immediate”
worldly comfort, instead of the Christian concentration upon “Spirit”
and the suffering which is a part of the individual’s collision with the
world.® Judaism is thus portrayed as the religion of sexual self-indul-
gence, while Christianity is virtuous chastity.® In the political sphere
Judaism is portrayed as the religion of collectivity, while Christianity is
higher and focuses upon the individual.’

Most of what Kierkegaard attributes to Judaism, however, is actually
a critique of tendencies he found objectionable in his own officially
Christian society, in which tranquility had triumphed over the unrest of
the soul. Thus Kierkegaard repeatedly maintains that established Chri-
stendom is “Judaism”: “As I have noted elsewhere, the little bit of
religiosity one sees in Christendom (and it is little enough) is really
Judaism.”® Grundtvig in particular, with what Kierkegaard saw as his
excessive emphasis upon specific ritual language and upon the congre-
gation as a people historically chosen by God, etc., was easily portray-
ed as “Jewish.” And Grundtvig’s enemy Bishop Mynster is also label-
led “Jewish” for what Kierkegaard saw as his role in maintaining too
close and comfortable a relationship between religion and the holders
of social power.

Thus a good deal of Kierkegaard’s critique of the established Christi-
anity of his times was couched in anti-Jewish language, a rhetoric which
intensified over time, and this accounts for much of his anti-semitism,
which was in general not directed against actual Jews but against putati-
vely Christian elements in his society. Quite properly, Kierkegaard’s
antisemitic language is and remains offensive. The entire question of
the origins and implications of Kierkegaard’s anti-semitic language des-
erves further investigation, and in connection with this it would also be
useful to investigate the other forms of anti-semitism — which have been
termed “the anti-semitism of tolerance” — that dominated Golden Age
Denmark and that have continued to exist into our time.



107

Notes

1. The present investigation traces Kierkegaard’s views on Jews and Judaism primarily

through his entries in his Papirer [Journals and Papers). The same pattern is visible in
his published works, however, as the present investigation demonstrates in an ap-
pendix.

2. Cf. also Steen Johansen, ed., Erindringer om Sgren Kierkegaard [Recollections

0NN AW

About Se¢ren Kierkegaard], 2nd augmented edition (Copenhagen: C. A. Reitzels,
1980), where Fr. Hammerich gives an account of a conversation he had with Kierke-
gaard: “One afternoon, I remember, I was going for a walk in the woods with my
father, and he met us and his brother out near Bellevue. The weather was lovely. The
sun played with the leaves, and the shadows were doubly dark in contrast to the
clear, green light which shone through the leaves. I said something about it. ‘Oh, yes,
you know,” he said, ‘it’s pretty enough, but you get bored with that sort of soulless
beauty. Do you think that’s why I come here? No. I have to take a bath, and in
Copenhagen, of course, it’s swarming all over with Jew-boys [Hanjgder, literally
“He-Jews™]. so I took a coach and got my bath, and now I'm finished and driving
right home again™ [p. 54].

. Papirer, vol. 111 A 102 (n. d., 1841), and ibid., bd. X 5 A 39, p. 41 (n. d. 1852).

. Ibid., vol. X 5 A 65, p. 71 (n.d., 1853, between Jan. 4 and Feb. 13).

. E.g., ibid., vol. IX A 424 (n.d., 1848, Nov. 26 or after).

. E.g., ibid., vol. XI 1 A 150 and 169 (n.d., 1854, between May 5 and June 28).

. Ibid., vol. XI 1 A 421 (n.d., 1854, between Aug. 16 and Nov. 26).

. Ibid., vol. X 3 A 276, p. 205 (n.d., 1850, between June 11 and Sept. 11). See also,

e.g., ibid., vol. IX A 301 (n.d., 1848, between Aug. 21 and Nov. 26) and vol. X 5 B
107, p. 289 (n.d., 1849).



