Opposition

mod Elith Olesen: De frigjorte og trellefolket — Amerikansk-engelsk
indflydelse pa dansk kirkeliv omkring &r 1900 (Frederiksberg 1996,
928 s.).

(Let udvidet i forhold til disputatshandlingen 25.10.96).

af Thorkild C. Lyby

Hgjterede prodekan! Hgjterede preses! Arede forsamling!

Den bog, vi har liggende foran os i dag, er en stor bog — i hvert fald
rent kvantitativt. Jeg har under arbejdet med den maéttet sende adskilli-
ge tanker til min egen disputats-sag, hvor jeg af bedgmmelsesudvalget
fik at vide, at min bog var alt, alt for lang. Den fyldte, alt iberegnet, 497
sider. Den foreliggende bog fylder 928 sider. Hvad mit bedgmmelses-
udvalg ville have sagt til den, tgr man kun gisne om.

Maske vil nogen mene, at det er urimeligt at anlegge kvantitative
synspunkter pé et videnskabeligt arbejde, og at der derfor ingen grund
er til at opholde sig ved bogens omfang. Men det gelder nu engang og-
sa for videnskabeligt arbejde, hvad Goethe sagde, at »in der Beschrin-
kung zeigt sich erst der Meister«. Det siger trods alt noget om forfatte-
rens beherskelse af stoffet, om man er i stand til at sortere det mindre
vesentlige fra det mere vasentlige og séledes at fremlegge sit emne pa
nogenlunde begrenset plads. Den foreliggende fremstilling kunne vare
strammet betydeligt. Bedgmmelsesudvalget har i sit votum nzvnt for-
skellige méder, det kunne vere sket pa, og herunder ogsé den mulighed,
at det lidenskabelige og pA mange mader interessante defensorat for
egteparret Smith (s. 126-140) kunne have veret offentliggjort som en
artikel for sig selv, om muligt i et engelsk eller amerikansk tidsskrift.
Man kunne ogsa vere géet endnu mere radikalt til varks. S. 13 leser
man, at bogen skal handle om vakkelses- og helligggrelsesbevagelsen,
»hvordan den opstod, hvordan den artede sig dér, hvor den vandt ind-
flydelse, hvordan den omsider nédede ogsa til Danmark, og hvilken be-
tydning det fik for dansk kirke- og kristenliv«. Her er der i hvert fald
skitseret to (og maske endda flere) forskningsopgaver, som der ville
vare god grund til at lgse hver for sig, nemlig dels den internationale
vekkelses- og helligggrelsesbevaegelse og dels dens komme til og virk-
ninger i Danmark. Det ville ikke have varet urimeligt, om den forelig-
gende bog var blevet delt op i to bgger om disse to emner. Derved ville
hver af de to fremstillinger kunne komme ned pa en mere akceptabel

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1997. s. 65-75



66

stgrrelse, og herved ville der netop vare stgrre chancer for, at de blev
laest.

Det skal imidlertid indrgmmes, at der ligger et kolossalt arbejde bag
bogen. Praeses havder selv (s. 5), at han har arbejdet pa den i 35 ar —
dog ikke uafbrudt. Der rgbes da ogsa et meget bredt kendskab til bade
den internationale og den nationale vakkelses- og helligggrelsesbe-
vaegelse; og at listen over trykte kilder fylder 42 sider, taler sit tydelige
sprog om forfatterens flid. Is@r ma afsnittet med dagblade og andre pe-
riodica (s. 870-873) aftvinge respekt. Her er der gjort et meget stort ar-
bejde med at gennemga det brogede udbud af opbyggelige blade, der
ind imellem har veret ret obskure og vanskelige at opdrive. Afsnittet
med utrykte kilder (s. 866-869) afspejler ogsa et af de mere betydnings-
fulde led i arbejdet, idet der her ofte er tale om helt ukendt stof, som
prases som den fgrste har fremdraget og udnyttet. Der er her tale om en
heuristisk indsats, der er megen anerkendelse veerd.

Vender vi os til det metodiske, kan vi konstatere, at praeses narer en
ikke ubetydelig interesse for dette spgrgsmal. Der er en hel del metodi-
ske bemarkninger i indledningen — hvilket naturligvis i sig selv er ud-
market. Jeg kan dog ikke n®gte, at de undertiden virker lidt forvirren-
de pa mig. Der spores af og til en bade dbenlys og underforstaet pole-
mik, hvis adresse ikke altid er helt tydelig, og hvis baggrund ikke er helt
let at forklare. Som udgangspunkt kan jeg n@vne karakteristikken af
vekkelsesbevagelsens predikanter nederst s. 15: »De kunne, nar de
lod sig tirre, hvilket jevnligt skete, udtale sig overordentlig polemisk
mod ‘teologien’, dvs. universitetsteologien (fremover kaldt fagteologi-
en), som forlods regnedes for andlgst menneskeligt tankespind.« Jeg
kan ikke friggre mig for det indtryk, at prases i nogen grad har ladet sig
smitte af sit emne, saledes at han dels har antaget forestillingen om uni-
versitetsteologien eller »fagteologien« som en enhed — hvilket i sig selv
er problematisk — og dels har overtaget en hel del af pradikanternes
modvilje mod denne formodede enhed.

Som eksempel kan n&vnes omtalen s. 16 af den sakaldte fagteologi i
det 19. drhundrede. Det indrgmmes ganske vist, at den bade kunne tage
form af ortodoksi og af liberal teologi. Den var altsa ikke en enhed. Al-
ligevel omtales den som en enhed; og alligevel far de omtalte to grene
af den samme behandling, idet de begge anses for uinteressante i for-
hold til bogens hovedemne. Men egentlig behgvede forholdet mellem
de forskellige dele af universitetsteologien og vakkelsen jo ikke at
vare uinteressant, fordi vekkelsesfolkene selv mente, at det var det.

Det meddeles endvidere, at »fagteologien« kun vil blive omtalt i re-
ferater af polemiske udsagn. Det lader sig da hgre, nar det nu engang er



67

vekkelses- og helligggrelsesbevagelsen, der skal behandles; men det
begrundes med, at denne bevagelses teologi sgges fremlagt pa dens eg-
ne premisser og uden brug af »overordnede fagteologiske principper«.
De sidste tre ord star i anfgrselstegn, uden at det dog oplyses, hvorfra de
stammer; og jeg er alvorligt i tvivl om, hvilke overordnede principper
der egentlig er tale om. At vakkelses- og helligggrelsesbevagelsens
teologi skal fremlegges pa dens egne premisser, turde vare en selvfgl-
ge. Det ma da netop vare et grundprincip for al redelig historisk forsk-
ning, at man sgger at se bdde mennesker og bevagelser ud fra deres eg-
ne foruds@tninger. Men hvad er det da for overordnede fagteologiske
principper, der ikke ma anvendes, og hvad er det for en teologisk
stgrrelse, der skal tages afstand fra? Jeg er helt i vildrede med dette.

At vaekkelsesbevaegelsens egne folk nerede modvilje mod en mere
systematisk orienteret teologi, er naturligvis klart. S. 15 meddeles det,
at dens folk i stedet for at filosofere gnskede at predike, forkynde og
tro, og at Robert Pearsall Smith var lykkelig over, at hans religion ikke
var et system af dogmer. Prases kan ikke uden videre godkende denne
selvforstaelse, idet han med Gustav Brgndsted erkender, at hvor der ly-
der en forkyndelse, ma der ogsa opsta en teologi. Han omtaler da ogsa
pa overgangen mellem s. 140 og s. 141 hele to gange Robert Pearsall
Smiths »lere«. Der ma altsa trods alt vare tale om en teologi. Men jeg
savner en egentlig redeggrelse for den.

Man ville f.eks. vente den s. 16, hvor der skelnes mellem tre former
for teologi og herunder ogsa vekkelsesbevagelsens. Men signalemen-
tet af dens teologi gér ud p&, at bevagelsen netop er preget af bevidst-
heden om at besidde en s&rlig carisma, der er mere vard end al verdens
teologiske l&rdom. Den teologi, der skulle gives et signalement af, be-
star altsd angiveligt i en afvisning af al teologi! Sa er vi jo lige vidt!

Gar vi nermere ind pa det metodiske og specielt pa den kirkehistori-
ske metodik, sporer vi ogsé her en polemisk brod, som kan virke lidt for-
virrende. Stadig pa s. 16 slas det fast, at der ikke vil blive formuleret
preetentigse teser eller udformet sindrige skemaer i forbindelse med un-
dersggelsen. Der henvises til en ret diskutabel tese af Mogens Jensen,
der mener, at forsgg pa at opstille skarptskdme teser om historiske forlgb
ngdvendigvis krever et helhuggeri og taklipperi, som ikke yder histori-
en retferdighed. Derefter henvises der til en film af Ingmar Bergman og
Bille August, der er blevet karakteriseret som »et k&rlighedsdrama lem-
pet ud af virkelighedens forvirring og underlagt kunstens lovmassig-
hed«. I strikte modsatning hertil meddeles det s4, at preses ngdig ser sit
emne lempet ud af virkelighedens forvirring og underlagt en kunstig sy-
stematisering. Og derefter fglger markeligt nok et udfald mod »trangen



68

til at hovmesterere historien ud fra subjektive betragtningss®t«, der an-
ses for at vaere en stor fare for historikerens moral.

Jeg kunne fristes til at spgrge: Hvis det nu er sé vigtigt at komme s
tet pa virkelighedens forvirring som muligt, hvorfor har si ikke de
fremragende kunstnere Bergman og August holdt sig til den? Hvorfor
har de overhovedet ulejliget sig med at l&gge fremstillingen af karlig-
hedsdramaet ind under kunstens lovmassighed — i stedet for at henvise
folk til selv at studere virkelighedens forvirring? Fordi de var ngdt til at
leegge dramaet ind under kunstens lovmassighed, hvis der skulle kom-
me en film ud af det! Og hvorfor skulle der da det? Fordi de to kunstne-
re mente igennem filmen at kunne sige noget om menneskelivet og dets
vilkar, som man ikke uden videre kunne se blot ved at blive henvist til
virkelighedens forvirring.

Sagen er jo den, at en film er en fortolkning af virkeligheden — og at
kunstneren ikke kan unddrage sig ngdvendigheden af at fortolke. Vil
man lave en film over et historisk stof, kan man kun valge mellem for-
skellige fortolkninger og forskellige méader at fortolke pa. Man kan ikke
veelge mellem en fortolkning pa den ene side og virkeligheden selv pé
den anden. Man kan nemlig kun forholde sig til en historisk virkelighed
igennem en fortolkning af det givne materiale. Det er ikke muligt me-
kanisk at reproducere hver eneste detalje i en s mangfoldig og kompli-
ceret virkelighed som et menneskeliv, endsige flere. Og det ville i givet
fald vere meningslgst, fordi en simpel reproduktion ville ggre billedet
helt uoverskueligt. Man er ngdt til at udvalge — og dermed fortolke.

I dette stykke er filmkunstneren og historikeren ens stillet. Forskellen
er naturligvis den, at historikeren i en ganske anden grad end kunstne-
ren er forpligtet pa at holde sig til kilderne, og at kunstneren i en ganske
anden grad end historikeren har ret til at lade sit personlige budskab
treede i forgrunden — om sé skulle vere, pa trods af de historiske kends-
gerninger. Det er naturligvis en ganske afggrende forskel. Men det gl-
der for bade kunst og videnskab, at det er umuligt at fremlazgge den hi-
storiske virkelighed ngjagtigt, som den engang var — og at det, hvis det
havde veret muligt, blot ville betyde, at den blev uoverskuelig og der-
med utilgengelig. Derfor kan heller ikke historikeren unddrage sig for-
tolkningens ngdvendighed. Enten han vil vedkende sig det eller ej, sa
bestar hans rekonstruktion af historien, som Erik Arup sagde, i at »dig-
te over de Kendsgerninger, der virkelig kan udsondres af Kilderne som
tilforladelige, over dem alle, ikke imod dem og ikke udover dem«. Jeg
vil endda tage forbehold over for de sidste ord — som Arup sdvist heller
ikke selv holdt sig efterrettelig. Men det digteriske eller fortolkende
element kan man ikke fralegge sig.



69

Preses gnsker imidlertid ikke at fortolke. Han gnsker at »komme sé
tet pa den virkelige historie som overhovedet muligt«. Derfor tager han
afstand fra den umoralske trang »til at hovmesterere historien ud fra
subjektive betragtningss@t«. Det kan man da kun glede sig over. Det
merkelige er blot, at advarslen kommer i forbindelse med et udfald
mod »kunstig systematisering«. Nu kan vi vel alle v@re enige om at ta-
ge afstand fra en kunstig systematisering. For si vidt kunne det vere
overflgdigt at nevne det. Nar det alligevel nzvnes, méa der vare en
adresse. Og hvis der skal vere nogen adresse pa dette udfald, ma det
generelt vaere rettet mod et systematisk eller metodisk arbejde med hi-
storien.

Men hvad vil det da sige at teenke systematisk over historisk materi-
ale, og hvorfor ggr man det? Ja, det vil jo i hvert fald ikke sige at tenke
anderledes, end man ellers ggr, om hvad der er rigtigt eller forkert, hvad
der er holdbart eller ikke holdbart, hvad der er konsekvent, og hvad der
er selvmodsigende. En systematisk tenkning over historiske emner er
jo egentlig ikke andet end en sammenstilling af resultater og erkendel-
ser, som man nar ved hjelp af den sunde fornuft — eller, som den briti-
ske historiker Lord Acton skal have sagt: Historisk metode er kun en
fordobling af den sunde menneskeforstand. Man bliver enige om visse
erkendelser angéende tilladelige eller utilladelige mader at fortolke pa —
erkendelser, som man har gjort gang pa gang, hvis vardi eller hvis
svaghed man har konstateret gang pa gang, og som man derfor for
kortheds og nemheds skyld nedfzlder i almene regler. Og hvorfor ggr
man egentlig det? For at kunne fremlegge den viden, man har indvun-
det, pé en made, s& man pa meningsfuld méade kan diskutere den med
andre! At arbejde systematisk med historien betyder efter min mening
forst og fremmest det, at man behandler den viden, man skaffer sig, pa
en sddan mdde, at man kan dele den med andre. Systematisk t@nkning
over historisk materiale er derfor netop det modsatte af subjektivisme.
Det er fgrst, nar man afviser enhver form for systematisk tenkning, at
de rent subjektive betragtningss®t kan ggre sig gzldende. Jeg mener
derfor, at den polemiske brod i preses’ formulering er uberettiget —
hvem den sé ellers er rettet imod.

Der er flere steder, der fornemmes en modvilje mod den professio-
nelle forskning. F.eks. far man s. 19 at vide, at Luther ikke vil fa positiv
serbehandling. Det ville nu ogsa vare uforsvarligt, om han fik det, og
erklzringen turde for sa vidt vaere overflgdig. Det meddeles videre, at
der kun refereres det hos Luther, der har interesseret l@gmandsteologer-
ne mest. Det er der heller ikke noget markeligt i. Det er jo dem og ikke
Luther, der er bogens emne. Men derefter slas det fast, at det ikke er



70

»Luther-forskningens klinisk aseptiske Luther«, der her vil blive om-
talt. — Igen har jeg en fornemmelse af, at preeses’ modvilje mod den pro-
fessionelle forskning er sa stark, at den slar igennem i hans sprog-
fgring. » Aseptisk« betyder efter min ordbog det samme som »steril«.
Men at Luther-forskningens Luther-billede skulle vare sterilt, er dog en
af de mest overraskende péstande, jeg har varet ude for. Mig forekom-
mer det overmade smitsomt. Det er endda smitsomt pa flere forskellige
mader, saledes at jeg for min del ma sige, at jeg ikke kender mange kir-
kehistoriske skikkelser, der er s& omstridte som Luther, og som har vir-
ket sa inspirerende i sa forskellige retninger. Jeg mener derfor, at selve
forestillingen om et éntydigt og sterilt Luther-billede er et fantasifoster.

Vil vi dernast vende os til bogens hovedafsnit, ma vi naturligvis se i
gjnene, at det vil vare uoverkommeligt at give en blot nogenlunde dak-
kende gennemgang af alle bogens resultater og synspunkter i den tid,
der her er til radighed. Generelt ma det imidlertid fastslas, at det er be-
tydningsfuldt materiale, der er fremdraget, at arbejdet er preget af sund
metode, og at der er adskillige eksempler pa skarpsindige og kritiske
analyser, som bidrager til at give en dybere forstaelse af forholdene.
Der er endda eksempler pa kritiske holdninger over for kilderne, der er
sa fornuftige, at de i nogen grad dementerer forfatterens egne principi-
elle bemarkninger.

Et eksempel: S. 19 erkleres det, at forfatteren »primart l®ser og tol-
ker en fremlagt tekst for dens palydende, dvs. sadan som det umiddel-
bart er mest nerliggende at opfatte den, altsa sadan som den er blevet
opfattet af de fleste i samtiden.« Det kunne lyde som en undsigelse af
enhver kritisk efterprgvelse af kildernes udsagn. Men pa den foregéen-
de side sattes der et principielt og berettiget spgrgsmalstegn ved mange
omvendelsesberetninger. Og senere tages der kraftige forbehold over
for ikke blot Charles Finneys og William Haslams omvendelsesberet-
ninger (s. 55, 70), men ogsa ved sa celebre beretninger som Franckes (s.
48) og Wesleys (s. 52). Det forekommer mig at vere meget fornuftige
mader, der resonneres pa her, og jeg kan helt tiltreede vurderingerne.
Men hvad menes der da med at lzse og tolke teksten for dens péalyden-
de?

I gvrigt afslgres der et meget bredt kendskab til vaekkelses- og hellig-
gorelsesbevagelsen, og jeg ville som sagt mene, at det ikke ville have
varet urimeligt, om redeggrelsen for denne internationale bevaegelse
var blevet behandlet i en bog for sig selv. Men generelt ma man sige, at
fremstillingen gar langt mere i bredden end i dybden, og at den snarere
er refererende end analyserende. Man kan derfor undertiden fgle sig pa
lidt gyngende grund, nar det gelder fremstillingens grundbegreber. Der



71

tales om vaekkelses- og helligggrelsesbevaegelse, nyevangelisme, synd-
frihedsbevagelse, Keswick-bevaegelse, Gemeinschaftsbewegung, fri-
gorelsesbevagelse, pinsebevagelse, »De frigjorte« osv., uden at de for-
skellige betegnelser defineres eller fortolkes nermere. Det er klart, at
det drejer sig om beslegtede f2nomener, idet der dog ikke uden videre
er tale om identitet. Det er vel ogsa sandsynligt, at de glider s& jevnt
over i hinanden, at egentlige definitioner kan vare vanskelige at opstil-
le. Men det kunne méske nok vere forsggt at karakterisere de forskelli-
ge bevagelser ud fra fellestrek og forskelle, séledes at det i hgjere grad
ville have veret muligt at skelne dem fra hinanden. Maske ville det i
betragtning af deres teologifjendtlighed vare vanskeligt at opstille
egentlige teologiske analyser. Men man kunne maske sa have forsggt
sig med religionspsykologiske, fanomenologiske eller for den sags
skyld sociologiske analyser alt efter, hvad der métte findes mest dek-
kende.'

Ikke mindst det religionspsykologiske perspektiv forekommer mig
interessant. Nar man betanker, hvor anti-intellektualistiske og hvor fg-
lelsespreegede disse bevaegelser har varet, s mener jeg, at det matte
veere af overordentlig interesse at fa undersggt, om det er bestemte psy-
kologiske og religigse typer, forkyndelsen henvender sig til, eller om
den maske imgdekommer alment menneskelige behov og fremkalder
alment menneskelige reaktioner.

S. 109 har vi siledes et citat, der formodentlig stammer fra Robert
Pearsall Smith, og som lyder: »a very small meeting could hardly be a
success even to those attending.« S. 113 tales der om den virkning, det
havde ved stormgdet i Berlin, at Smith havde l®rt sig en enkelt tysk
s@tning (»Jesus errettet mich jetzt!«), som han overraskende indflettede
i sin — naturligvis amerikansk-sprogede — prediken; og der sammenlig-
nes med den virkning, det havde, da prasident Kennedy i sin tale i Ber-
lin pludselig udrébte »Ich bin ein Berliner!« (ikke: »Ich bin auch ein
Berliner!«). Sammenligningen er utvivlsomt berettiget. Men at en kreds
er lille, og at en stor forsamling pludselig hgrer en fremmed pradikant
tale sit eget sprog, det er jo i begge tilfzlde forhold, der strengt taget ik-
ke har noget med religion at ggre. Jeg kunne derfor nok tenke mig at fa
undersggt, om de psykologiske elementer, der indgar i vakkelsen, fgrst
og fremmest er bestemt af den kristne sammenhang, eller om de méske
er af s& alment menneskelig karakter, at de ikke kan kaldes specifikt
kristne — om der maske er tale om emotionelle erfaringer af sa almen
karakter, at de ogsa ville kunne forekomme i ikke-religigs sammen-
hang eller for den sags skyld i andre religioner.

Der kan ikke vere tvivl om, at det er med rette, at prases har papeget



72

forbindelsen mellem den internationale vaekkelsesbevaegelse og dansk
kirkeliv, en forbindelse, som har spillet en ikke ubetydelig rolle, og som
ikke har veret tilstrekkeligt paagtet. Det er her, der indvindes egentlig
ny viden. Det er behandlingen af skikkelser som A.C.Nissen, Vigo
Lund, H.J.Mygind og N.P.Madsen og klarlzggelsen af deres betydning,
der er bogens egentlige styrke. Her er der virkelig tale om et pionerar-
bejde, og det er givet, at man fremtidigt ikke vil kunne komme uden om
det foreliggende arbejde.

Ogsa her er der dog snarere tale om referat end om analyse. Som ek-
sempel kan n®vnes kapitlet om Myginds teologi og forkyndelse (s.
397-406). Det meddeles fgrst, at han var den eneste inden for bevagel-
sen, der magtede at udfolde sig lesevardigt pa tryk over religigse em-
ner. Man kan dog ikke pasta, at hans teologi er serlig klar. Den drejer
sig fgrst og fremmest om tilegnelsen af frelsen og skellet mellem »de
frigjorte«, dvs. de bevidst syndfri, og »trellefolket«, der stadig kamper
med synden; og hans overvejelser synes egentlig fgrst og fremmest at
vare blevet til som en efterrationalisering af hans forkyndelse og evt.
som en forberedelse af den fortsatte forkyndelse. Det er sa afgjort i for-
kyndelsen og ikke i teologien, at tyngdepunktet ligger. Det er naturlig-
vis vanskeligt at analysere en sadan teologi. Men man kunne méske
vere kommet et stykke af vejen ved at sammenligne med andre be-
vagelser. Jeg ved nok, at vaekkelsesfolkene og iser Mygind kun havde
hén til overs for andre teologiske skoler. Men derfor behgver vi andre
vel ikke at have det, og netop en sammenligning med andre skoler — ik-
ke mindst Indre Mission — kunne have givet vaekkelsesbevagelserne en
profilering, der kunne have varet meget oplysende.

Som et andet eksempel kan nzvnes forholdet til grundtvigianismen.
Umiddelbart ville man vel mene, at vakkelses- og helligggrelsesbe-
vaegelsen matte ligge meget langt fra den. Sa vidt jeg husker, antydes
der heller ikke noget sted i bogen en personlig forbindelse mellem de to
bevagelser. Alligevel dukker grundtvigianismen enkelte gange op i ho-
risonten.

S. 170 er det dog vist med urette. Her omtales den svenske herrnhu-
ter Arvid Gradins erotiske betagelse af Jesus, der unzgtelig er meget
hgjstemt. Gradin skildrer, hvordan man under kerlighedsmaltidet bli-
ver ®gteskabeligt omfavnet, k@rtegnet og kysset af Jesus, og han ud-
bryder i ®gte herrnhutisk stil: »Jeg nyder her saligheder, sa jeg ofte un-
der min mands kys er lige ved at fare ud af stgvhytten«. Men herefter
meddeler prases, at det drejer sig om samme ekstase-billede, som vi
finder hos Grundtvig i ordene »nar under sang med dit vingede ord /
sjelen af by over stjernerne for«. Det er dog vist et spgrgsmal, om det er



73

det samme ekstase-billede. Man kan maske nok sige, at der er tale om
ekstase og himmelflugt i begge tilfzlde; men jeg finder dog en vaesent-
lig forskel deri, at Gradins henrykkelse er i den grad erotisk farvet, hvad
Grundtvigs dog vist ikke kan siges at vere.

Mere interessant er den sammenligning, som prases har fundet hos
en af de implicerede, nemlig Ngrgaard Pedersen, der mener, at »de fri-
gjorte« har overtaget grundtvigianismens rolle som »den glade kristen-
dome, og at de fgler slegtskab med Grundtvig, fordi hans kristendom
ligesom deres var en pinsekristendom (s. 403-404). — S. 783, note 321,
finder prases selv, at nygrundtvigianismen kan betragtes som noget i
retning af en grundtvigsk parallel til den Mygind’ske friggrelsesbe-
vaegelse — siledes som det f. eks. kommer til udtryk i Valdemar
Briickers berygtede ord om at synde i Jesu navn. Det havde veret s&r-
deles interessant, om dette spor var blevet forfulgt. Nogen direkte
pavirkning fra helligggrelseskredsene pé grundtvigianismen kan der vel
neppe vare tale om. S4 meget mere interessant ville det have veret, om
vi havde faet anstillet sasmmenligninger mellem deres baggrund og ind-
hold, mellem ligheder og forskelle. Det kunne méske have givet overra-
skende resultater.

Mest overbevisende forekommer sidste hovedafsnit, »Brandpunkt
Vorupgr«, mig at vere. Kortlegningen af den N.P.Madsenske bevaegel-
se, kampen mellem Madsen og Bjarnesen og den kritiske situation, stri-
dighederne hensatte Indre Mission i, forekommer mig meget vardifuld.
Det er en kendt sag, at den historiske interesse inden for IM ikke har
veret serlig stor. Ogsa i den retning kan det foreliggende arbejde be-
tragtes som et pionerarbejde, og der kan n&ppe vare tvivl om, at praeses
for gjeblikket er den, der ved mest om Indre Missions historie i perio-
den 1880-1910. Det er da ogsa fgrst med denne bog, at vi far kastet lys
over den krise, helligggrelsesbevagelsen betgd for IM, og som praeses
selv betegner som den alvorligste krise, IM nogen sinde har varet stedt
i. Jeg finder kortlegningen af denne krise vel underbygget og loyal, og
efter min mening kunne man egentlig nok gnske sig, at preses ville ga
videre med studier over ikke alene vakkelsesbevagelsens, men ogsé
selve IM’s historie. Han har bade den viden, den kritiske sans og den
indfgling, der skal til.

Der er nogle fa enkeltspgrgsmal, jeg gerne ville fremdrage til sidst. S.
34 identificeres Joachim a Fiores »tredje status« med Speners »ecclesi-
ola in ecclesia«, og begge dele betragtes som »den usynlige kirke skjult
til stede i den synlige«. Men Spener taler da vist ikke om en usynlig kir-
ke. Hans ecclesiola er konventikler, altsd sma kredse, der samles pa pri-
vat basis til gensidig opbyggelse. Men de er da aldeles synlige. — S. 53



74

undrer jeg mig over, at Wesley i 1765 kan skrive, at han tenker om ret-
ferdigggrelsen pa samme made, som han har gjort i de sidste 37 ar -
nar nyvurderingen pé den foregdende side med rette henlazgges til
1738. Skulle der ikke have staet 27 &r? — S. 608, note 65 drages Wesleys
arminianisme i tvivl. Den sttes i anfgrselstegn, og det pépeges, at intet
tyder pé, at Wesley selv skulle have interesseret sig for Arminius. Men
det behgver man nu heller ikke at have gjort for at vare arminianer i
den tids forstand. I det 17. og 18. arhundredes England er »arminianer«
en terminus technicus for en modstander af pradestinationsl@ren — li-
gesom »calvinist« betyder tilh@nger af den. Der er vist ingen grund til
at betvivle, at Wesley i den forstand var arminianer. — S. 125 betegnes
Grundtvigs bergmte replik til den tyske teolog Marheineke: »Mein Ge-
gensatz ist Leben und Tod« som et markant udtryk for et romantisk i-
slet 1 tidens tankegang. Jeg har svart ved at se, hvorfor dette skulle
vare specielt romantisk tenkning. — Og i anledning af s. 848, note 222
ngdsages jeg til at forsvare den indremissionske historiker Louis Blauen-
feldt. Prases stoler her alt for meget pa Paul Nedergaard — hvad man ik-
ke bgr ggre. Han henviser til Nedergaards Praste- og Sognehistorie,
bind II, s. 390. Det skulle for resten vare s. 396. Her oplyser Neder-
gaard, at G.A.Olsen af IM’s bestyrelse blev udpeget til at vere medlem
af Vorupgr-udvalget. Dette ma jo indebzare, at bestyrelsen enten selv
havde nedsat udvalget eller i det mindste var medansvarligt for det. Det
er unzgtelig en eklatant historieforvanskning, som prases siger. Men
det er Nedergaard, der har lavet den. Han henviser ganske vist til Blauen-
feldt som kilde. Men Blauenfeldt meddeler kun, at G.A.Olsen var med-
lem af Vorupgr-udvalget, ikke, at det var nedsat af IM’s bestyrelse. Hvis
man skal holde nogen ansvarlig for denne eklatante historieforvansk-
ning, ma det altsé blive Nedergaard og ikke Blauenfeldt.

I slutningen, »Spor efter en utopi«, sgger forf. at opggre regnskabet.
Det konstateres, at helligggrelsesbevagelsens syner var utopiske drgm-
me, der brast, og at bevaegelsen for sa vidt led nederlag. Ikke desto min-
dre pévises der visse positive eftervirkninger. I modsatning til visse
kritikere betones det, at et socialt engagement fulgte bevegelsen fra
forste ferd, og at anstrengelserne i den retning ikke var forgeves. I vid
udstrekning slettede den skellet mellem lzgfolk og gejstlighed, og den
spillede en stor rolle i retning af at ggre kvinderne til ligeberettigede
forkyndere med mandene. Ogsa en rekke flgjfenomener er blevet
fremmet af den. For Ydre Mission har den haft stor betydning, og Kir-
kens Korshzr og Dansk Bibelskole ma betragtes som resultater af dens
virke. Det samme galder Nyborg-mgderne, der samlede folk fra for-
skellige lejre, og som har haft afggrende betydning ogsé for ledende



75

danske teologer. Som en vigtig iagttagelse anfgres det derfor, at inspira-
tionen herfra bgr holdes adskilt fra bade den liberale teologi og Indre
Mission.

Stort set tror jeg, at disse iagttagelser er korrekte. Der er tale om
landvindinger, man ma notere sig med tilfredshed. Jeg kan derfor slutte
med at gratulere med et stort og fortjenstfuldt arbejde, der vel ikke er
fejlfrit, og som kunne have vearet disponeret pa en made, der ville have
fort dens budskab mere effektivt frem. Men under alle omst@ndigheder
er der tale om en beundringsvardig indsats og en interessant og vigtig
nuancering af vort billede af dansk kirkehistorie. Det er derfor med ret-
te, at arbejdet belgnnes med den teologiske doktorgrad, og jeg kan kun
lykgnske praeses med at have gennemfgrt sit store projekt til en lykkelig
afslutning.

Note

1. Ved disputatsen indvendte prases, at han virkelig i nogen grad havde forsggt sig med
feenomenologiske beskrivelser — hvilket man nok m& medgive ham som korrekt.

Summary

The article is practically identical with the contribution made by the au-
thor as an official critic at the public defence of Elith Olesen’s thesis on
October 25, 1996. The thesis deals with the influence of the American-
English Revival and Holiness Movement on Danish church life about
1900, especially on church life in Copenhagen and in the province of
Thy. Apart from pointing out some minor errors, the article mainly con-
centrates on Olesen’s methodological approach, against which some
criticism is levelled. Nevertheless, the main results of the book are ac-
cepted as valid, and consequently the conclusion is that the doctorate is
well-earned.



