


Nicolai Faber. Fyns biskop 1834-1848.
Kirkelige synspunkter — iscer om
leegfolkets rolle i kirken'

af Jens Rasmussen

N. Faber — »En overgangsskikkelse«

Flere praster og teologer er blevet kaldt »overgangsskikkelser« i kirke-
livet ved slutningen af enevalden. De blev ikke stdende ved forkyndel-
sen om »Jesu blide Laere« — d.v.s. Kristi eksempel som vejledning i dy-
dens gode gerning. Kirkehistorikeren, prof. J. Oskar Andersen mente, at
mange anselige teologer og praster fgr 1825 niede frem til at preedike
Kristus som frelseren og forlgseren, selvom Skriften — som det hed i bi-
skoppernes hyrdebrev ved reformationsjubileet i 1817 — skulle ud-
lzgges »fornuftigt«, d.v.s. med brug af filologi og historie som hjlpe-
midler. Denne udvikling havde sin baggrund i Kant, Fichte eller roman-
tikken eller s@rlige personlige oplevelser, men oftest i fglelsen af hidtil
manglende fordybelse i bibelordet, understregede Oskar Andersen.? Til
denne gruppe blev biskop Nicolai Faber regnet. Her skal Fabers kirkeli-
ge synspunkter beskrives.*

Prof. Hal Koch har netop karakteriseret N. Faber med ordene: »den
typiske overgangsskikkelse, uden stgrre personlig originalitet«.* Rigtigt
er det, at Faber hgrte til den gruppe praster og teologer i 1820’erne,
som blev betegnet »overgangsma&nd«, fordi de ikke l&ngere reprasen-
terede rationalismens markante moralforstaelse, der var pa vej ud, og
heller ikke hgrte til kendte foregangsmand, i s®rdeleshed N.ES.
Grundtvig, der indvarslede en ny tid, som ville komme. De levede i den
sakaldte »overgangstid«, men for Fabers vedkommende ma det siges, at
han slet ikke var s& »typisk«, som Hal Koch mente.

Faber var Fyns biskop i arene 1834-48. I denne periode var udfaldet
af de kirkelige modszatninger pa Fyn endnu meget uafklaret. Eneval-
dens sidste tid var politisk og kulturelt en brydningstid — og det gjaldt
ogsé m.h.t. de kirkelige forhold.

De vakte var hovedsagelig pietistisk-luthersk preget. De brgd med
statskirkens forstéelse af gejstligheden som kirkens subjekt, hvor
lzgfolket farst og fremmest blev forstéet som tilhgrere. De vakte sam-
ledes i private andagtsmgder vathengig af kirkeinstitutionen.

Samtidig — parallelt med disse gudelige forsamlinger — kom de
fgrste diskussioner omkring legfolkets aktive rolle i statskirkens liv

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1997, s. 43-63



44

og styrelse f.eks. i lokale »Kirke-Commissioner« — formentlig den
forste egentlige ben@vnelse for menighedsrad. Denne abning — iser
over for det dannede legfolk — skete hos enkelte bl.a. hos biskop N.
Faber.

N.ES. Grundtvig arbejdede ud fra en helt anden synsvinkel. Han lag-
de vagten pa legfolkets sognefrihed, og dermed pa lzgfolkets frie rol-
le i statskirken. Fgrst i lgbet af 1850’erne kunne der pd Fyn skelnes
mellem grundtvigianere og pietistisk vakte. Ingen kunne vide i 1830’er-
ne og 1840’erne, at de grundtvigske efterhdnden ville fa mest medvind.
I historieskrivningen kender vi pa forhénd slutresultatet, men hverken
Faber eller de mange fynske praster kunne have kendskab til dette i ti-
den fgr enevaldens afslutning.’

Flere af statskirkens praster havde pa dette tidspunkt giet imod
Grundtvigs kirkelige tanker med vaegtlagning pa trosbekendelsens vid-
nesbyrd, og holdt klart fast i »Skriften alene«, og sa vejen frem ved
legfolkets ggede bibellesning under prastens vejledning. N. Faber
indtog meget markant denne holdning.

Saledes mgder vi i enevaeldens sidste tid »overgangsmand« sadsom
N. Faber, biskop J.P. Mynster, prof. H.N. Clausen m.fl. De har andre
holdninger end Grundtvig — og vi er méske ved at glemme dem.

N. Fabers kirkelige synspunkter

I marts 1834 blev Faber udnavnt til biskop efter 14 ars prestegerning i
Fyens Stift, de sidste fire ar som stiftsprovst i Odense. Han var da bade
doktor i filosofi og i teologi — hvilket ikke var helt almindeligt. Gennem
sit offentlige virke foreslog Faber synodale ordninger og bibell&sning
for at vekke presterne og fa sognemenighederne i tale. Faber gnskede
derved at bekempe den andelige ligegyldighed og at veme statskirken
mod — som han sagde — »Sva@rmeri og Secterisme«. Det drejede sig om
alternative andelige midler — ikke mindst som modvagt til de gudelige
forsamlinger og til de vaktes kritik af statskirken.

Biskop Faber offentliggjorde saledes i 1834 et forslag om synodale
ordninger indenfor statskirkens ramme i skriftet om »Udvikling af Bi-
bellesningens Vasen, Vigtighed, Ngdvendighed«; dette skrift havde en
subskriptionsliste pa over 400 praster og skolelerere, og kom med nye
tanker. I skriftet foreslog Faber, at gejstligheden matte organiseres ved
hjelp af landemode og praestekonventer® med Det danske Bibelselskab
som et koordinerende led mellem de enkelte stifters biskopper og lan-
demoder. Som ledemotiv for sit forslag brugte han vendingen: »en
Samvirken«. Endvidere skulle der vere l@rerkonventer, som stod i for-



45

bindelse med prastekonventer, og legfolket skulle organiseres i lokale
kirkekommissioner, hvilket senere vil blive bergrt serskilt i denne arti-
kel.

Disse synodale ordninger sggte Faber ganske frimodigt hurtigt at rea-
lisere, da han genoplivede de fynske prastekonventer i forbindelse med
regeringens gnske i april 1834 om en bet®nkning vedrgrende en even-
tuel revidering af Kirkeritual og Alterbog (1685). Der blev dannet ti ar-
bejdende konventer i Fyens Stift — hver med sin formand, der pé& Fabers
anvisning ikke var valgt blandt de fortravlede provster.

Fabers position som »overgangsskikkelse« viste sig i konventernes
ritualdrgftelser i 1830’erne. Disse drgftelser afspejlede felles kirkelige
midtersynspunkter hos Faber og fynske praster. Dette kom frem ved
konventernes diskussion om dibsformularens indhold, som omfattede
forsagelse og trosbekendelse — samt dgbeordene i den treenige Guds
navn fra Matt.28,19.

Debatten kom hurtigt til at dreje sig om Dj&vleforsagelsen. Her men-
te Faber og flertallet af de fynske praster, der principielt gik ind for en
moderat ritualrevision, at forsagelsen skulle bevares med mere passen-
de udtryk og fglge efter trosbekendelsens ord som fjerde led. Ordet
Djavel blev opfattet jevnsides med ord som »Synd« og »Ugudelig-
hed«, og kunne omskrives til »det Onde«.

Pastor Hans Agerbek fra Espe mente, at ddbsformularen skulle for-
blive uendret. Djevel, synd og d¢d matte forsages, fgr sandheden om
troen pa Gud, syndernes forladelse og evigt liv — @rligt ment — kunne
bekreftes. Agerbek havde tilknytning til de vakte og til magister Jacob
Chr. Lindberg. Agerbek skrev til Faber (19. og 29. maj 1835), at han
fortsat ville have lov til at bruge den gamle dabsformular.’

En mindre gruppe af praster med tilknytning til den teologiske prof.
Clausen ville helt udelade Djavleforsagelsen. De antog ikke dogmet
om Djavelen, som de betragtede som en akkomodation, d.v.s. Herrens
og apostlenes tilpasning til oldtidens naive tenkemade. Derimod mente
Clausen, at l&ren om det onde hgrte til de kristelige hovedl®@rdomme,
ligesom der i Bibelen oftere tales om forsagelse af synd end om forsa-
gelse af Djzvelen.®

Pa landsplan havde Djvledebatten allerede raset i nogle ar. P.gr.a.
uenigheden havde bade Grundtvig og Clausen foresléet prasters valg-
frihed mellem formularer, men det store flertal af fynske praster var
imod valgfrihed. Det ville forvirre statskirkens menigheder.

Mindst aktive i ritualdebatten var Fabers bispekollegaer. Faber havde
sendt hele débsforhandlingen i Fyens Stift til flere bispekollegaer. De
var forbeholdne overfor fremgangsmaden med de arbejdende konven-



46

ter, endda viste J.P. Mynster (Roskilde) og Tage Miiller (Ribe) sig at
vare afvisende.’

Faber havde nedtonet en egentlig bredere diskussion af dabens teolo-
gi formentlig af taktiske grunde, af frygt for stor uenighed i konventer-
ne. Det ville ggre dem uarbejdsdygtige. Fabers sammenskrivning af
konventernes forhandlinger fyldte hele tre bind — 780 handskrevne si-
der med talrige noter vedrgrende konventernes mindretalsindstillinger.
Det var et ferdigt ritualforslag, og det blev sendt som betenkning til
kancelliet. Det serlige ved Fabers fremgangsmade var, at stiftet skulle
tale med én stemme, og konventerne skulle kunne genkende deres vo-
tum. Fremgangsmaden var usedvanlig, nar det tages i betragtning, at
konge og kancelli kun havde bedt om en embedsbet®nkning. Reaktio-
nerne hos de fynske praster over den ferdige betenkning var ikke op-
muntrende. De havde svart ved at indordne sig Fabers sakaldte »Sam-
virken«, selvom man loyalt havde bgjet sig under biskoppens autoritet.
I vor tid ville man bruge betegnelsen: et kirkeligt »demokrati«.'

Der blev ikke i det videre forlgb taget hensyn til dette ritualarbejde —
til stor skuffelse for Faber. Mynster fik af kancelliet overdraget biskop-
pernes betenkninger og skrev et sammenfattende ritualforslag i 1839.
Det blev forelagt en regeringskommission, hvis flertal godkendte
Mynsters forslag. Faber sggte i breve at pavirke Christian VIII imod
Mynsters forslag — ikke mindst ville Faber i modstning til Mynster ha-
ve dobbelte dabsformularer forsggsvis i 10 ar, hvor prasters valg skulle
begranses af foreldres gnske. Dette forslag udtrykte en ny tankegang,
og blev af Faber over for kongen bl.a. begrundet med en frygt for et
skisma i kirken. Christian VIII og Faber havde korresponderet sammen
siden kongens guverngrtid pa Fyn i 1830’erne."

Kongen tog ingen beslutning i ritualsagen i 1840’erne. Det kan ikke
alene skyldes den Grundtvig-Lindbergske modstand, men internt blandt
embedsmandene har bl.a. Faber hgrt til modstanderne af Mynsters far-
dige ritualforslag. Dermed var en ritualrevidering strandet i mange ar.

Professor H.N. Clausen havde set meget positivt pa Fabers mange
initiativer som biskop, hvilket iszr ses af deres indbyrdes korrespon-
dance omkring konventsdannelse og ritualrevidering. Clausens forslag
om en gejstlig overbestyrelse for kirke- og skolevasen fik opbakning
fra Faber og andre fynske praster. I forslaget skulle juristerne have
mindre indflydelse pa centraladministrationens kirkeforvaltning, og
bag forslaget fornemmes prasters gnske om indre kirkelig selvstendig-
hed."

Forholdet mellem stat og kirke blev praciseret i forbindelse med vak-
kelsen. Fabers kirkelige forvaltning som embedsmand viste hen til hans



47

forstaelse af den kirkelige lovgivning f.eks. i forholdet til de vakte. Faber
fastholdt, at kirkens anliggende var alene at bruge andelige vében, og
statens anliggende var en beskyttelse af kirken gennem en negativ lov-
givning, der bl.a. bremsede, det af Faber omtalte »Sectvasen.

Det gik i 1830’erne hardest til pd Langeland. Kancelliet afslog ofte
Fabers anmodninger om retsforfglgelser af de vakte. Retsgrundlaget for
disse retsforfglgelser var konventikelplakaten af 1741. Denne plakat
begrensede forsamlingsfriheden, idet de gudelige forsamlinger efter
bestemte anvisninger var underlagt sogneprasternes kontrol. De skulle
bl.a. anmelde, hvis tilrejsende legpradikanter talte ved mgder i sognet.
Det var imod plakatens bestemmelser.

Enevaldens statskirkelige princip gik ud pa at opretholde den luther-
ske trosenhed og den lutherske gudsdyrkelse, og var grundfestet i Dan-
ske Lov (1683)". Dette princip begyndte at gé i oplgsning p.gr.a. den
vaklende regeringskurs over for de vakte. Det samme gjaldt presters
egenhandige revideringer af de gamle formuleringer i Kirkeritualet fra
1685. Disse egenhandige @ndringer mgdte forstaelse hos kancelliets
fgrende lovkyndige jurist A.S. @rsted. Han mente ikke, at presteeden
forpligtede bogstaveligt pa hvert ord i det gamle ritual, men forpligtede
i hovedsagen og hensigten.'

I Fyens Stift foreslog Faber andelige vaben — bl.a. i skriftet om bibel-
lzsningen. Saledes bibell@sninger under prastens vejledning. Faber
var meget ihaerdig lige fra sin prestetid, og ikke mindst senere som bi-
skop og leder af Fyens Stifts Bibelselskab, og havde god stgtte fra Fyns
guverngr, kronprinsen, den senere Christian VIII.

Med baptismens ggede tilslutning p4 Langeland omkring 1840 blev
situationen tilspidset, hvilket markedes pa Faber, der for alvor rabte
vagt i gevar over for konge og kancelli. Faber ville verne menigheder-
ne, ikke mindst den opvoksende generation. Det lykkedes Faber i de
fleste fynske skoler at fa indfgrt bibell®sning i faget lesning, der ellers
drejede sig om verdslig lesning.'

1 1842 udsendte Faber et skrift »Anabaptistiske Bevaegelser i Dan-
mark« til vejledning og andelig modvagt iser for presterne i stiftet.
Han fandt det betznkeligt, at konventernes ritualdrgftelser om débsfor-
mularen havde afslgret et dabssyn hos fynske praster, som stod bapti-
sterne nar, idet pagten med Gud kun var pabegyndt i barnedaben, og
forst fuldt ud blev betragtet som gyldig ved konfirmationen og den ef-
terfplgende altergang, nér konfirmanden selv kunne svare for sig. Faber
mente, at det anvendte pagtsbegreb forvirrede, for det fordrede en gen-
sidig forpligtelse og handling. Det var ifglge Faber alene Gud, som
handlede i barneddben, og skenkede naden i livssamfundet med Kri-



48

stus. Samtidig understregede Faber, at barnedében betgd barnets opta-
gelse i menighedens fzllesskab og delagtighed i menighedens dabstro,
som var en garant for dabsopleringen.'®

De vakte legfolk

De vakte legfolk var konservative forstaet pd den méde, at de ikke vil-
le have ritualendringer, og de gnskede Erik Pontoppidans gamle lzre-
bog i skolens og ungdommens religionsundervisning tilbage. Den var
blevet erstattet af den udskaldte N.E. Balles lzrebog, der af prof. Oskar
Andersen er blevet karakteriseret som »et fyldigt Kirkevidnesbyrd«
omkring 1825. Her kunne man lzse bl.a. om »Naademidlerne«, om be-
tydningen af dab og nadver, omend det blev skildret vagt, og om me-
nighedsfallesskabet — hvor legfolket blev forstdet som tilhgrere. Her
taltes oven i kgbet ikke specielt om statskirken, men mere om »Kristi
Kirke«, mente Oskar Andersen.'’

De vakte understregede friheden istedet for sognefallesskabet i stats-
kirken. Her var tale om en individualisme — sagt med Oskar Andersen:
de vakte »var gennemgdaende praget af 18. Aarhundredes Individualis-
me og viste i Praksis deres paafaldende svage Menighedsforstaaelse«.'®
De vakte brgd aldrig officielt med enevalden og dens sognekirke.'* De
havde et frivilligt valgt fellesskab uden om kirkeinstitutionen. De vak-
te ville med deres kirkesyn h&vde — sagt med prof. Hal Koch — at
»kristne er kun dé, der har oplevet noget og viser det i deres liv. De ud-
gor den egentlige kirke. Den officielle kirke derimod reprasenteret ved
prasterne er i virkeligheden ved at at vaere en borgerlig indretning. Den
har ikke i sig selv nogen religigs, kristelig myndighed«. Prof. Hal Koch
synes at vurdere de vakte legfolks kirkesyn derhen, at kirken er synlig
og alene omfatter omvendte syndere som den egentlige kirke, og han
finder heri baggrunden for den moderne religigsitet, lgsrevet som den
er fra den officielle kirke.?

Grundlaget for de vaktes sammenhold var oplevelsen af personlig
omvendelse. Den var foruds@tningen og ngglen til l&sning i Bibelen.
Man holdt private forsamlinger, hvor man leste i Bibel og gudelige
bgger. Der blev sunget af Brorsons salmer og forkyndt pietistisk ud fra
den personlige erfaring i bodskampen, omvendelsen, og efterfgigende
helligggrelse, ligesom Luthers retferdigggrelseslere i troen pd Guds
nade uafth@ngig af gerninger blev understreget. Dog mistede de herrn-
hutiske emissarers forkyndelse — med den glade tro pa forsoningen ved
Kristi blod — indflydelse pa Fyn efter 1828. L&gmandsaktiviteten blev
herefter mere selvstendig.?!



49

Man leste lutherske og pietistiske andagtsbgger Igsrevet fra praster-
nes forkyndelse i kirken. En af de ledende legpraedikanter pa Sydfyn
og Langeland Johan Nielsen, Skarupgre skrev til magister Lindberg i
oktober 1837, at sddan som prasternes forkyndelse i kirken desvearre
var, métte »vore Forsamlinger...vzre vore Kirker«. Det er vanskeligt at
vurdere de vaktes kirkegang, som de dog ved lovgivningen formelt
frem til 1845 var tvungen til.>

I historikeren Hanne Sanders disputats om bondevakkelse og seku-
larisering fra 1995 karakteriseres vekkelsen pa Langeland som pree-
stefjendtlig. Der blev registreret 124 religigse husforsamlinger pa Lan-
geland i drene 1837-39, og Hanne Sanders gennemgar bl.a. retsproto-
kollerne og dermed forhgrene i sagerne mod de vakte pa Langeland.
Formentlig kunne ikke alle vakte l&se, men sammen laste man udvalg-
te bibeltekster til udenadslere.?* De vakte fremhavede netop forfplgel-
sen med brug af bibelcitater — ofte revet ud af deres sammenh&ng, og
havde i forhgrene ikke noget besvar med at identificere sig med apost-
lene, for det var mennesker, som levede i en verden, hvor Guds ord og
lov virkede. De vakte provokerede prasterne ved deres selvstendige
bibeludlzgning, og de var praget af en dualistisk forstaelse, hvor Guds
Ord i Bibelen i de vaktes bogstavelige (fundamentalistiske) l@sning var
sandheden, og de som mente noget andet var Dj&velens redskaber.

De kirkelige embedsmeends holdninger

I oktober 1835 (7/10) havde Faber lidt for optimistisk indberettet til Det
danske Kancelli, at v&kkelsen pa Fyn var aftagende — for klageme til
ham var forstummet. Men tonen skulle blive anderledes. I sin bet@nk-
ning til kancelliet fra august 1839 (10/8) beskrev Faber, hvad han men-
te var afggrende for, at vaekkelsen ville ende som »et Sectvasen«. For
det fgrste fremhavede han de vaktes ringeagt overfor statskirken og
dens prester, og dernzst for det andet dannelsen af sakaldte »kirkelige
Forsamlinger«, is@r l&gpredikanternes fremh&velse af disse forsam-
lingers vardi som kirke ved at efterligne gudstjenestens opl@sning, bgn
og prediken, hvilket ogsa svarede til Johan Nielsens udtalelser. Fabers
forstdelse harmonerede med den voldsomme vakkelse pd Langeland,
som netop gav grobund for den pludselig opstaede baptisme.

De vakte havde imidlertid i provst U.A. Plesner fra Langeland en to-
lerant fortaler. I sin betenkning fra 24. oktober 1839, som biskop Faber
havde bedt ham om, fremfgrte han den langelandske vakkelses positive
sider, at de vakte var med til at fremme sognenes hensygnede liv, og at
de vakte holdt sig til kirkens hovedlerdomme og den hellige Skrift,



50

samt var kongens tro undersattere — dog »statuerer de en hgjere Lov,
end Kongens«, noterede Plesner.

Faber protesterede i ledsageskrivelsen til kancelliet: »Hele Landet
var [ikke] hensunken i en Indifferentisme«. Han afviste, at de vakte
holdt sig til Skriften alene, for de stillede betingelser til dén som lzste
eller hgrte Bibelens Gudsord i form af bod og omvendelse, som de l@r-
te matte »gaae forud og blive Ngglen til Skriften, som ellers var en luk-
ket Bog«. Men Faber h&vdede kritisk, at hvis Bibelen ikke var fuldt til-
streekkelig, sa var — som han formulerede det — »den sande evangeliske,
agte lutherske Basis forrykket, og Leren om Bibelen som et Guds Ord,
selv fuld af Liv, Aand og Sandhed, i Realiteten forkastet«. Faber var ik-
ke tilfreds med sin provsts beretning om det vakte legfolk.

Kronprinsen, der var guverngr pd Fyn, havde varet involveret i
provstens og biskoppens diskussion. I et privat brev til Plesner i no-
vember 1839 indrgmmede kronprinsen over for Plesner, at »aandelige
Vaaben« var bedre end forfglgelse, men han fastholdt den begransede
forsamlingsfrihed i konventikelplakaten fra 1741, som de vakte stpdte
an imod, og fremhavede, at han var modstander af de vaktes — som han
skrev — »fremmed Indflydelse og Proselytmageri«, d.v.s. deres forsgg
pé at hverve sig tilh@ngere til deres tro pa tvars af sognegrenserne,
som hgrte til statens grundlag, hvilket kronprinsen i sit brev fra januar
1836 til Faber allerede havde understreget. Begge fandt, at sognegren-
serne udgjorde hele kirkeorganisationens basis (jf. Danske Lov — 2-11-
3 og 6-3-1). Som konge valgte han dog i oktober 1840 at udstede et cir-
kulere om at standse forfglgelsen af de vakte. Der skulle kun ved
presternes indsats anvendes »Aandelige midler«.?

Samtidens embedsmand havde svart ved at acceptere det vakte
legfolks frie rolle som indrekirkelig bevaegelse pa tveers af den eksiste-
rende sognestruktur.?’” Dette hang bl.a. sammen med de vaktes pietisti-
ske kirkesyn. F.eks. skrev Peter Larsen, Skrzppenborg i sin bog om
débspagten (1839), at ubodfzrdige syndere og folk, der levede ugude-
ligt, havde brudt dabspagten og matte omvende sig og dermed forny sin
dabspagt. Man laeste Luther med pietistiske briller, men fra omkring
1840 her tilsvarende Grundtvig med pietistiske briller. Vakte kunne me-
ne, at praester ngdvendigvis métte udelukke alle uvomvendte syndere fra
sognets, ja, kirkens samfund.?

Dette harmonerede darligt med det kirkesyn, som regeringens kirke-
lige hovedradgiver biskop J.P. Mynster klart udtrykte i sin andagtsbog
om de christelige troslerdomme (1833), og som regeringens juridiske
generalprokurgr, d.v.s. dens lovforfatter, A.S. @rsted tidligere havde ud-
trykt. Deres forstaelse af legfolkets rolle i kirken er udpraeget individu-



51

alistisk med Ordets forkyndelse til den enkelte, d.v.s. en »enkeltmands-
kristendom«, praget af romantikken med en svag forstaelse af menig-
hedsfellesskabet — enhver matte fglge »Hjertets trang«. Mynster fryg-
tede de vakte og tidens liberale alt for egoistiske fremferd, hvor de
andeligt svage legfolk og de ikke searligt kristeligt aktive legfolk blev
tilsidesat fremfor de mere kristeligt veludrustede og aktive. Séledes
kunne mange komme til at fgle sig udenfor statskirken — usikre uden
egentlig stasted. Det drejede sig om at bevare statskirkens rummelig-
hed, sa enheden mellem stat og kirke ikke blev sprengt — og alene sta-
ten, mente Mynster, kunne tage hensyn til alle sider af det kirkelige
liv.?

Faber og andre i hans praestegeneration mente, at de vakte ville kun-
ne skabe et skisma i statskirken og bryde ud. Denne opfattelse kan han-
ge sammen med magister Jacob Lindbergs aktiviteter. Til kancelliet ud-
talte Faber i juli (14/7) og oktober (7/10) 1835 sin frygt for, at Lindberg
ville oppuste vaekkelsen pa Fyn.

Lindberg var preget af vaekkelseskristendommen. Han havde et pie-
tistisk kirkesyn og truede med udskillelse af statskirken. Han organise-
rede i 1835 underskriftsindsamlinger blandt de vakte — bl.a. pa Fyn —
om indfgrelse af Pontoppidans lerebog og om sognebandslgsning, og
de vakte leste endvidere hans artikler i »Nordiske Kirketidende« f.eks.
i drene 1835-39 om de lutherske menigheder i Schlesien. Disse luther-
ske menigheder ville ikke acceptere den preussiske konges ritualforan-
dringer i 1830, og det endte i 1835 med dannelsen af en luthersk frikir-
ke. For Lindberg og hans meningsfeller gjaldt det om at ke&mpe for
legfolkets kirkelige frihed, og man truede med at kunne komme i sam-
me situation som de schlessiske lutherske brgdre og bryde ud af stats-
kirken. Faber var blevet gjort bekendt med disse artikler.*

N. Fabers syn pd legfolkets religipse dannelse og oplysning

I 1825, mens Faber var praest ved Allested og Vejle kirker pa Fyn, ud-
gav han en pradikensamling: »Tolv Pradikener. Et Forsgg til sand
Christendoms Bestyrkelse mod Tvivl og Vildfarelse«. Han gav udtryk
for gnsket om legfolkets kristelige oplysning og dannelse p.gr.a. tidens
uvidenhed og overtro. Faber fastslog, at bgnder og hidndvarkere var op-
lert til deres arbejde, og de kunne ikke fra deres »lave Trin af Kundska-
bens Stige« pludselig »i eet Spring« na til det gverste trin og saledes
trede frem som ordentlige forkyndere. Det kunne ikke lade sig ggre,
mente Faber. Han opfordrede menigheden til at have tillid til de beskik-
kede praster (s.129-31). Den gejstliges opgave var at lede menighedens



52

religigse udvikling. Det drejede sig om at udvikle legfolket trin for trin
til hgjere indsigt.

Fabers tankegang har bl.a. sine forudstninger i den akademiske for-
staelse, som er preget af filosoffen J.G. Fichte. Hvad en lzrd tilegner
sig af kundskaber i sin uddannelse, skal han bringe videre. Det er hans
pligt. Evnen til ved forstanden at modtage kundskab og derefter at med-
dele sig er afggrende. Kundskaben skal tjene menneskeheden, siger
Fichte. Den l®rde er »Menneskehedens Larer«. Han skal hos lzgfolket
vaekke dét til live og udvikle dét som bor i alle mennesker, — nemlig
som Fichte udtrykker det: »Fglelsen af det Sande«. Denne tyske filo-
sofs ideer s®tter sine tydelige spor i Danmark omkring 1830 hos tidens
akademikere og embedsmand, mener historikeren prof. Poul Bagge.*'

I Fabers pradikensamling fra 1825 tales der netop om forstanden
som en evne, dels til at skaffe sig kundskab om det sanselige, »hvad vi
ser«, »hvad vi hgrer« og dels kundskab om det oversanselige, som ifgl-
ge Faber drejer sig om »Gud, Evighed, Salighed, Pligt, Dyd, Ret, Sam-
vittighed«. Det sanselige og det oversanselige er en guddommelig gave
— d.v.s. et lys som kaldes fornuften. Den ligger dybt i hvert menneskes
indre, og skal vaekkes ved forstanden. Det er saledes ikke — mener Fa-
ber — »det enfoldige Hjerte«, der bedst fatter lyset, men mennesket
modtager lyset ved forstandens evne til at tilegne sig kundskaber f.eks.
om Bibelen (s.33f.). Troen er sdledes ikke blind, men retter sig mod
Skriften og »Christendommens historiske Sandheder«, som lagfolket
ma lzre at tilegne sig — mener Faber. Hans udtalelser fgrer til den for-
modning, at mange i almuen endnu i 1820’erne ikke kunne l&se og til-
egne sig Skriften.

For Faber er der harmoni mellem fornuft og Abenbaring. Fornuftens
lys og Abenbaringen lys er i Kristus ikke to adskilte lys, men ét sam-
menh&ng — det »er eet og det samme Lys« givet af Gud, siger Faber
(s.17f.). Direkte opfordrer han sine tilhgrere til: at de »@gver og anven-
der« deres forstand til at kende » Verdens Lys, Jesus Christus«. Lagfol-
ket skal oplares til at indse og forsta Gudsordets sande mening (s.104).

Ligesom andre i samme generation satte Faber »den hellige Skrift
gverst«. I skriftet »Et Overblik paa Almueskolevasenet i Danmark«
(1832) tog Faber til orde mod den formelle bundethed, som gjaldt m.h.t.
presteeden og bekendelsesskrifterne. Faber fremhavede, at ved en
praesteretssag skulle presten dgmmes efter Skriften og ikke alene efter
bekendelsesskrifterne, for det var »ligefrem at bryde Staven over Lu-
ther selv«.” Det blev et sterkt gnske for Faber, at legfolk skulle have
indsigt i Skriften for ved forstandens evne at hgjne den religigse dan-
nelse, og det allerede fra skolealderen, og derved kunne kirkens legfolk



53

blive en modvagt til de gudelige forsamlinger. I arene 1832-33 udar-
bejdede han som navnt skriftet: »Udvikling af Bibellesningens Vasen,
Vigtigehed, Ngdvendighed«. Faber mente ikke, at bibelle@sningen skul-
le dreje sig om »theologiske Forel®sninger«, men om »Menighedens
Opbyggelse«.

De fprste diskussioner om lokale kirkerad

I dette skrift om bibell&sningen kom Fabers synodale visioner til udfol-
delse. Han forsggte at aktivere sognemenigheden for derved at varne
dem imod de gudelige forsamlinger. Som nederste led foreslog han lo-
kale rad som en hjlp og stgtte for prasten i det enkelte sogn. Faber fo-
reslog Kirkekommissioner, og forestillede sig samme ordninger, som
allerede var givet med sognets skole -og fattigkommissioner, hvor
praesten var formand og ligesom godsejeren fgdt medlem, og hvortil der
blev udpeget et antal sékaldte duelige bgnder.*

Begejstret mente Faber, at disse rad ville skabe samling om bibel-
l®sning, om gudstjenesten, dens orden, herunder bedring af legfolkets
salmesang; endvidere kirkegardens vedligeholdelse, som radet skulle
patage sig. Radets ansvar gjaldt bade andelige og praktiske opgaver. Fa-
ber fandt disse kirkekommissioner ngdvendige, for at prasten ikke
skulle std isoleret i sognemenigheden (s.239f.). I sit skrift mod baptis-
men fra 1842 gentog han forslaget om kirkekommissioner (s.172f.).

Karakteristisk var det, at Faber i sit syn pa forandringer i statskirke-
institutionen optog nye tanker, som fgrst for alvor blev drgftet efter sy-
stemskiftet i 1848. Af mangel pa politisk enighed om en af staten uaf-
hangig kirkeforfatning for folkekirken i 1850’erne knyttede man netop
til de eksisterende landemoder, og i serdeleshed til oprettelse af menig-
hedsrad.* Det samme havde Faber tidligere gjort. Men cirkuleret om
frivillige menighedsrad fra 1856 fik bl.a. pA Fyn kun ringe succes.
Prasternes indberetninger fremh®vede legfolkets manglende interes-
se. De henlagte opgaver til radene var alene dndelige og preget af orde-
nens opretholdelse — jf. medhj&lperinstitutionen i Danske Lovs kirke-
tugtsbestemmelser (2-9-1ff.). De oprettede menighedsrdd havde ikke
medansvar for gudstjenesten og manglede egentlige praktiske opgaver.
Derfor slog cirkuleret muligvis ikke an. Fgrst mange ar efter kom en
egentlig menighedsradslov (1903).%

I sit verk om katolicismens og protestantismens kirkeforfatning fra
1825 arbejdede prof. H.N. Clausen med et teoretisk forslag: »Den re-
praesentative Presbyterial-Synodal-Forfatning«. Der var tale om en
selvstendig kirkeforfatning uafthaengig af staten, hvor den kirkelige be-



54

kendelse ligeledes var uafhangig af statsforfatningsdokumentet
(Grundloven). Clausens forslag var inspireret af den tyske teolog Fr.
Schleiermachers organismetanke om stat og kirke, som to uafth@ngige
organismer — to sakaldte »s@rpregede Individer«. Det var alene i dette
teoretiske udgangspunkt, at Clausen inddrog l&gmandsrepraesentation i
lokalrdd og omtalte kirkeforsamlinger i hver provins, der skulle sende
delegerede til et nationalt kirkerdd.*® Det lokale rad skulle velges ved
sdkaldt »Stemmefleerhed«, og radet ved hver kirke skulle bestyre fgl-
gende opgaver under prastens ledelse: den offentlige undervisning,
gudsdyrkelsen, den kirkelige disciplin og gkonomi, samt valg af prast
(s.251). Her blev vaegten lagt pa bade andelige og praktiske opgaver.

A.S. @rsted havde i Juridisk Tidsskrift fra 1826 svert ved at forestil-
le sig Clausens forslag bl.a. lokale kirkerad, og han fandt prestevalg
betankeligt, fordi det ville blive styret af en minoritet i sognet, ligesom
man ikke lokalt kendte ansggerne og kunne vurdere dem. @rsted tank-
te slet ikke pa biskoppelig vejledning. Praestevalg kom ikke mere ind i
debatten.”’

Clausen fglte siden selv, at hans forfatningsforslag i 1825 havde gi-
vet ham »mangfoldig hgj Misgunst«, som han udtrykte det i sine lev-
nedsoptegnelser fra 1877.% Efter 1830 blev han mere og mere inddraget
i politik pa liberal side med gnsket om en fri forfatning, og hans kirke-
lige forfatningstanker gled i baggrunden.”” Men efter systemskiftet i
marts 1848 er Clausen blevet husket som den, der med den fgrste
Grundlovs §80 (1849), gnskede folkekirkens forfatning ordnet med eg-
ne organer og selvstyre. Faber gav ikke pa samme vis som Clausen ud-
tryk for s®rlige teoretiske overvejelser mellem stat og kirke, selvom
han i sine praktiske overvejelser omkring synodale ordninger knyttede
til gnsket om indre kirkelig selvstendighed.

Han havde under enevelden vovet langt mere end Clausen, da han
allerede i 1838 havde indsendt et forslag til Roskilde Stender, som vil-
le betyde bedre reprasentation for gejstligheden. Det skulle ske enten i
de eksisterende steenderforsamlinger*’ eller sekundart ved oprettelse af
en falles gejstlig stenderforsamling i kongeriget — nermest et radgi-
vende kirkerad, hvor ogsa l&2ge medlemmer skulle have sede, nemlig
sékaldte dannede legfolk, sdsom lerere fra universitet, seminarier, sko-
ler o.s.v. Kongen gav Faber en alvorlig patale, sa han matte trakke sit
forslag.*!



55

N.ES. Grundtvig forstdelse af leegfolkets frie rolle

i statskirken

Faber mente, at l&gfolket trin for trin skulle na til hgjere indsigt ved bi-
bellesning og i kraft af lokale kirkerad. N.F.S. Grundtvig derimod lag-
de vagten pa legfolkets frie rolle i statskirken. Han matte i sin anmel-
delse af Fabers »Tolv Pradikener« i »Theologisk Maanedsskrift« (bd.2,
1825) afvise Fabers kritik af de gudelige forsamlinger pa Fyn. Grundt-
vig mente, at legfolket selv matte bestemme ud fra Gudstro og samvit-
tighed. Séledes drejede det sig for Grundtvig om legfolkets samvittig-
hedsfrihed. Men han var ikke tiltrukket af konventikelkristendommen.
Som Grundtvig skrev i anmeldelsen, ville han alene fgre en dndelig krig
- og han overlod da ogsa nermest de vakte fynboer til magister Lind-
berg og hans »Nordiske Kirketidende«, som blev l@st af de vakte.

I sin anmeldelse af Fabers pradikener fgrte Grundtvig den andelige
krig, og han matte konstatere, at der dog »var alt meget vundet, naar der
intetsteds blev prediket mere ubibelsk«. Faber knyttede netop til apost-
lenes beretninger om Jesu fagdsel, liv og dgd, og lagde vegt pa forso-
ningen i Kristus. Forsoningen glder alle — »men kun det Menneske,
der selv udrekker Haanden efter Forsoningen, erholder den; for ham al-
lene bliver den til Syndsforladelse« (s.273f.) — »I allene kunde fatte det
trgstende i1 Frelserens Ord: det er mit Blod, som udgydes til Syndernes
Forladelse« (s.264). Saledes forkyndte Faber i Allested og Vejle kirker.
Det drejede sig om »Hjerternes Trang« til syndernes forladelse.*
Grundtvig matte indrgmme, at med Faber havde det historiske om den
sande kristendom i Ny Testamente faet langt mere vagt, end det var
tilfzldet hos andre indenfor den retning, han meget generaliserende be-
tegnede som »Rationalister«.*

Grundtvigs forstaelse af »den historiske Tro« blev uddybet i »Kir-
kens Gienmale« fra 1825, og tog endelig form i de fglgende é&r, hvor
udgangspunktet for den sande kristendom ikke lengere var Skriften,
som i anmeldelsen af Fabers pr@dikener, men derimod legfolkets kir-
kevidnesbyrd og trosregel givet forud for ethvert skriftligt vidnesbyrd.
Det drejede sig om lagfolkets rettesnor udtrykt med dab og trosbeken-
delse, og endvidere om en afvisning af prof. Clausens og prasternes
exegetiske pavedgmme ud fra Skriften.** Laegfolket var sdledes ikke
fgrst og fremmest afha@ngig af prastens skriftfortolkning og af dannel-
se ved bibell®sning, men afh@ngig af et trosvidnesbyrd.

De efterfglgende ar viste Grundtvigs usikkerhed m.h.t. det historiske
kirkevidnesbyrd bagom Skriften, der unddrog sig almindelig historisk
bevisfgrelse. Grundtvig ndede frem til en erkendelse af, at legfolkets
bekendelse af troen ved daben var »det &gte christelige«. Det afggren-



56

de for Grundtvig blev dabspagtens uforanderlighed. Det fik netop be-
tydning for hans klare holdning i ritualdebatten omkring Dj&vleforsa-
gelse og dabsformular i 1830’erne.

Det fik formentlig ogsa betydning for vaekkelsens senere udvikling
pa Fyn og Langeland. For under indtryk af baptisternes mission under-
stregedes dabssakramentets betydning ved siden af Skriften. Et eksem-
pel var legpredikanten Johan Nielsen, der i sine erindringer is@r frem-
stod som luthersk-pietistisk forkynder. Senere blev han rejsepradikant
pa Fyn og i Jylland i Indre Missions tjeneste.

Johan Nielsens og de sydfynske gudelige forsamlingers pietistiske
levevis med vegten pa helligggrelse, vendt mod denne verdens jam-
merdal, sisom sgndagsarbejde, dans og musik, fgrte til et brud i 1849
med den fra 1841 vakte bonde Christen Hansen. Han var sgn af Hans
Christensen Vejstrup, og han blev landstingsmand og var senere initia-
tivtager til dannelsen af Vejstrup valgmenighed. Efter bruddet med Jo-
han Nielsens vakte kredse pa Sydfyn og Langeland sggte Christen Han-
sen fgrst til pastor F.E. Boisen i Skgrpinge, som tidligere havde gastet
de gudelige forsamlinger pa Sydfyn og Langeland, men fandt ingen
klar tale om dében i hans forkyndelse. Dernast efter 1850 sggte han til
pastor Vilh. Birkedal i Ryslinge. Bdde Christen Hansens erindringer og
Birkedals pradikener i 1850’erne synes at vise hen til, at fgrst pa dette
tidspunkt i 1850’erne tilegnes for alvor Grundtvigs dédbssyn med dabs-
pagtens betydning. Samme udvikling kan iagttages hos pastor J.S.
Brandt i Ollerup.®

Grundtvigs deltagelse i 1830’ernes ritualdebat var bestemt ud fra
gudstjenestens »livstegn« i dabens bekendelse, i forkyndelse og lov-
sang, og i denne sammenh&ng ogsa bestemt ud fra hans gnske om kir-
kelige frihed for bade praster og legfolk — d.v.s. hele spgrgsmalet om
samvittighedsfriheden. Det drejede sig om prastefrihed, bl.a. i forbin-
delse med forslaget om valgfrihed mellem forskellige dabsformularer,
mod til gengeld at l&gfolket fik frihed i form af mulighed for sogne-
béandslgsning, sa de ikke skulle tvinges ind under en prast af en anden
anskuelse end deres egen — en prast som de mente misligeholdt »Naa-
demidlerne«. Grundtvig forlod tanken om statskirken som en bekendel-
seskirke. Statskirken skulle i stedet vare en borgerlig indretning, d.v.s.
en statslig ramme, hvor der var fuld liturgisk og bekendelsesmassig fri-
hed for prester*®, og hvori »alle Folkets religipse Anskuelser« var re-
presenterede, saledes ogsa baptisterne — selv kvakerne nevnes som
eksempel — jf. Grundtvigs skrifter om dabspagten fra 1832 og om den
danske statskirke fra 1834. Trods forskellig tro skulle man blive sam-
men inden for statskirken for det borgerlige fellesskabs skyld.*’



57

Kun m.h.t. sognefrihed slog Grundvigs tanker an. Fgrst ved lov i
1855 blev sognebédndslgsningen indfgrt, senere kom valgmenighedslo-
ven i 1868, hvorimod prastefrihed ikke blev indfgrt. Stadig var presten
forpligtet pa folkekirkens bekendelsesskrifter, den autoriserede liturgi
og salmebog.

Afslutning

I spgrgsmalet om legfolkets rolle i kirken kan det konkluderes, at
prestestanden i midten af forrige drhundrede stadig var kirkens ledende
faktor — endda efterhanden stgttet af mange vakte, som i Igbet af
1850’erne sggte pietistiske eller grundtvigske praester. Men diskussio-
nen om legfolkets mere selvstendige og aktive rolle var pabegyndt.
Det skete ikke alene ved Grundtvig, men ogsa med Faber, omend de an-
skuede legfolkets rolle fra forskellige synsvinkler. Grundtvig ud fra
tanken om samvittighedsfriheden i en »fri Stats-Kirke«. Faber ud fra
tanken om lzgfolkets ngdvendige religigse dannelse og deltagelse i lo-
kale kirkerad (menighedsrad), som led i synodale ordninger, hvilket er
knapt sa kendt.

Noter

1. Artiklen er baseret pd Ph.D-forelesningen den 4. oktober 1996 ved Odense Universi-
tet.

2. Kirkehistorikeren, prof. J. Oskar Andersen omtaler disse »Overgangsma&nd« i en ar-
tikel: »Om »Kirkens Gienmale« 1825«, Dansk Kirkeliv, 1925, s.131-39.

3. Materialet til denne afhandling omfatter Fabers mange udgivne trykte skrifter og fire
handskrevne bind om ritualforhandlingerne i Fyens Stift, som er hentet i Fyens Stifts-
bibliotek under Odense Universitetsbibliotek, og som ikke har varet anvendt tildlige-
re. Endvidere kan na&vnes hans efterladte private papirer i Det kgl. Biblioteks Sam-
linger, ligesom der findes et velordnet bispearkiv i Fyns Landsarkiv, tillige med de
mange sager i Rigsarkivet, d.v.s. i centraladministrationens arkiver og kongehusets
arkiv. Vedr. precise noter om arkivalier m.m. henvises til min bog: Kampen for ind-
flydelse i statskirken. Nicolai Faber. Fyns biskop 1834-1848, 1996.

4. Se Den danske Kirkes Historie, 1954, bd. 6, 5.206.

5. Det fgrste slegtled af grundtvigske praster var i begyndelsen stadig preget sterkt af
pietismen. Pastor Vilh. Birkedal, Ryslinge er et godt eksempel pa grundtvigske
prasters forkyndelse af lov og evangelium ud fra en »orthodoks« og pietistisk forsta-
else. For de grundtvigske — bl.a. Birkedal — blev det efterhdnden daben, der var tegnet
pa genfgdelsen, men for de pietistisk vakte var det omvendelsesoplevelsen. Se Vilh.
Birkedal, Naadens Sorg og Sorgens Naade, Przdikener, 1856f., bd.I, 5.492f., 499. Jf.
P.G. Lindhardt, Vaekkelser og kirkelige retninger, 1978, 5.60-84.

6. Konventerne omtales i Danske Lov 1683 (2-16-11 og 12). Provsten skulle samle her-
redets prasster. Om landemoderne, se Danske Lov (1-2-15, 16, jf. 2-16-5 og 2-17-8).



58

Landemodet formidlede kgl. befalinger og anvisninger samt biskoppens formaninger.
Endvidere kirkelige og gejstlige sager, ligesom landemodet var gejstlighedens verne-
ting. Jf. HJ.H. Gledemark, Kirkeforfatningsspgrgsmailet i Danmark indtil 1874,
1948, 5.6, 349f.

. Vedr. Agerbeks breve: Fyns Bispearkiv. La.F. Konventsforhandlinger om Ritual og

Kirkelove m.m. 1835-38. Jf. no.17.

. Se Johs. Pedersen, »Om dj®vleforsagelsen ved diben. Jac.Chr.Lindberg mod H.G.

Clausen«, Dansk teologisk Tidsskrift, 1956, s.106ff.

. Fyns Bispearkiv. La.F. Konventsforhandlinger om Ritual og Kirkelove m.m. 1835-

38; biskoppernes breve til Faber: Tage Miiller — 24/10-1836; J.Paludan-Miiller — 2/4-
1836; Rs. Mgller — udateret. Om Fabers store bet@nkning skrev biskop Mynster se-
nere: »Det var et ganske mislykket Arbeide, hvoraf jeg Intet kunde benytte«; J.P.
Mynster, Meddelelser om mit Levned, 1854, 5.257.

. Vedr. Fabers betznkning: Det kgl. danske Kancelli, Rigsarkivet. Indberetninger og

svar pé cirk. af 26/4-1834 vedr. forandring af kirkeritualet og alterbogen (Ra.G.95.
pk.c.d.e. Fyns Stift). Endv. Odense Universitetsblib., Fyens Stiftsbibliotek, hind-
skrifter, N. Faber, Ritualforandringer i Fyens Stift 1836. 2 bd. Jf. H.B. Hansen, Fyn-
ske Prestekonventer, 1965, s.112ff.

. Til kongen skrev Faber om sine forslag vedr. Mynsters ritualudkast (1839) bide i no-

vember 1840 (29/11) og i februar 1841 (24/2). Hele denne pavirkning af Chr.VIII kan
afleses af Fabers breve i kongehusets arkiv, som ikke har veret anvendt tidligere, og
af Fabers privatarkiv (Det kgl. Bibliotek — add.269,2). K. Baagg skriver (Magister Ja-
cob Chr. Lindberg, 1958, s.324f.), at kronprinsen »i kirkelige spgrgsmél stod under
stor indflydelse af biskop Faber i Odense«. Skal denne antagelse holde, ma brevene i
Kongehusets arkiv medtages. Findes i Rigsarkivet.

. Se H.J.H. Gledemark, s.49ff., 74f., 111f. og H.N. Clausen, Catholicismens og Prote-

stantismens Kirkeforfatning, Lare og Ritus, 1825, s.245. Faber opfattede i sit sy-
nodalforslag alene kirken som et selskab (d.v.s. et samfund) i staten, der skulle have
indre selvstendighed. Her 1& han pd linie med Clausen (jf. no.36).

. Alle vasentlige beslutninger vedrgrende kirken blev foretaget af enevoldskonge og

kancelli. Juridisk blev enevaldens kirke ikke betragtet som en uathangig enhed eller
som en selvstendig statsinstitution, men slet og ret som en gren af statsforvaltningen.
Historikeren HJ.H. Gledemark (s.13, 38, 42, 57, 76, og s.508f.) taler om det stats-
kirkelige princip. Kongeloven, Danske Lovs 2. Bog. Kirkeritualet af 1685 og Alter-
bogen af 1688 dannede retsgrundlaget for den kirkelige ordning her i Danmark indtil
1849.

. A.S. Orsted havdede, at si godt som i alle landets kirker fraveg man fra Kirkeritualet

(1685), og at presterne ikke aflagde ed pa bogstaveligt at ville fplge ritualet, og at de
ikke var embedsmand i samme forstand som de verdslige embedsmand, idet de i de-
res gerning matte lade sig lede af samvittigheden. (Se H.J.H. Gledemark. s.60ff). Bi-
skop Faber har sandsynligvis ikke set med strenghed pa presternes for selvstendige
ritualforandringer, fordi han erkendte det utidssvarende i 1685-ritualet (jf. H.N. Clau-
sens og P.C. Stenersen Gads tilsvarende opfattelser — Johs. Pedersen, Dansk teologisk
Tidsskrift, 1956, s.93ff.). Faber modtog de vaktes klage over pastor Schmidt i Mesin-
ge, der havde strgget »nedfaret til Helvede« i ddbsbekendelsen. Faber gjorde ikke no-
get ved denne klage, idet han formentlig har villet afvente en ritualrevidering.

. Skolehistorikeren Ingrid Markussen (I visdommens Lanker, 1988) understreger

lesefagets verdslige lesning (naturhistorie, fedrelandshistorie 0.s.v.) i skolen med
skoleloven af 1814: indlering af alle skolens fag, altsd bade skrivning og regning og



18.
19.

20.
21.

<

22.

23.

24.

26.

59

lzesning af verdslig litteratur er en forudsatning for at blive antaget til konfirmations-
forberedelse (293f). Denne tztte forbindelse mellem skolens kundskabsmél og kir-
kens konfirmation blev den mest effektive garanti for indleringen.

. Pastor U.A. Plesners (Humble) athandling: »Om det Mysterigse ved Daaben« er et

typisk eksempel pd holdningen i tidens fynske prastestand med rod i oplysningsti-
dens fornuftskristendom. Se Det kgl. danske Kancelli. Indberetninger og svar pa cirk.
af 26/4-1834 vedr. forandring af kirkeritual og alterbogen (Ra.G.95.pk.c.d.e. Fyns
Stift). Endv. N. Faber, De anabaptistiske Bevagelser i Danmark, 1842, 5.29f,, 31,
35f., 58, 62, 64, 128f.

. Dansk Kirkeliv, 1925, s. 207ff. N.E. Balle har varet udsk&ldt, men alligevel benyttet

— bl.a. de af Balle foretagne @ndringer ved udeladelsen af eksorcismen i dgbeformu-
laren (1783), optaget i Kirkeritualet (1685). Herfra lod Grundtvig sig inspirere af Bal-
les nyformulering af korstegningen — f.eks. i salmen »Sov sgdt, barnlille!«. Se Chr.
Thodberg. En glemt dimension i Grundtvigs salmer, 1969, s.16ff., 20ff., is@r 21.
Dansk Kirkeliv, 1925, s. 207.

Et brud med statskirken harmonerede meget darligt med enevoldsstatens lovgivning.
For de vakte var med barnedaben lutherske kristne og dermed borgere i den danske
evangelisk-lutherske enevoldsstat (Danske Lov 2-1 og 2-5-6 samt forordning af 30.
maj 1828).

Hal Koch m.fl., Et Kirkeskifte, 1960, s.25; jf. s.16-25.

De vakte pd Fyn var praget af flere forskellige former for pietisme, som dog nemt
gled over i hinanden. Jf. O. Ngrskov Nielsen, Andagstlitteraturen og de gudelige
vaekkelser 1820-40, 1973, s.78ff., 83ff., 90f., 154ff.

Helligdagsforordningen (1845) indsk@rpede kirkebesgg, men ophavede tvangspligt
(§19). O. Ngrskov Nielsen, s.142f. og A. Pontoppidan Thyssen, De fynske Vakkel-
ser, bd. 111.2, s.394ff. Formentlig vil en sammenligning af eksisterende altergangspro-
tokoller fra fynske sogne med de fynske vaktes adresser til Roskilde Stznder og kon-
gen kunne oplyse om de vaktes kirkegang.

Hanne Sanders besk®ftiger sig meget lidt med holdningen til vakkelsen hos statskir-
kens prester, herunder Faber (s.100ff.), som her er det egentlige emne. Det interes-
sante er imidlertid, at forfatteren anser vakkelsen 1820-40 (eksemplet Langeland) for
bade i Danmark og Sverige at vaere en protestantisk folkelig kultur med et bestemt
protestantisk verdensbillede, som hun beskriver (s.15ff., 308ff., jf.s.245ff.), og som
f.eks. ses at vaere uden s@rlig pavirkning af det grundtvigske.

H. Sanders, Bondevakkelse og sekularisering, 1995, 5.99, 363ff. (religigse husfor-
samlinger), s.104 (vakkelsen prastefjendtlig), 266 (brug af bibelcitater), 278f. (lese-
ferdighed), 276 (provokation), 268 (identifikation med apostlene), 286, 296, 302f.
(dualismen).

. Til uddybning af de vaktes dualistiske verdensbillede n®vner H. Sanders en sag fra

Simmerbglle pid Langeland, hvor skolelzreren Fich ifglge den vakte smed Anders
Madsen Hansen havde l&rt bgrnene, at der ingen Djavel og intet helvede fandtes.
Fich vandt den efterfglgende retssag, fordi beskyldningerne ikke kunne sta for en ju-
ridisk prgve. Se H. Sanders, s.283ff., 308f., 312-13.

Om betenkningerne i efteraret 1839: Jf. 1.dept, Rigsarkivet: Brevsager til kancelli-
ekspeditioner 1800-1848: sag nr.3185/ 1839 (hertil slutter sig nr.1663, 2016, 2499/
1839) vedr. Fabers betznkning af 10/8-1839 og Plesners beretning af 24/10-1839
vedlagt Fabers skrivelse af 15/11-1839. Endv. Kongehusets arkiv, Rigsarkivet. Breve
m.v. til kongen, 1839-1842, vedr. Plesners beretning og ledsageskrivelse af 24/10-
1839 til kronprinsen, samt Fabers indberetninger m.v., is@r afhandling af 26/11-1839



60

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

(nr.149, 239, 241). N. Fabers privatarkiv, Det kgl. Bibliotek, additamenta nr.269.2
vedr. kronprinsens brev af 26/1-1836 og 23/11-1839.

Man kan i hgj grad diskutere om de vakte var en sekt, som ville et kirkeligt skisma og
bryde med statskirken. Sektlignende trek kan dog fremhaves hos de vakte pa Fyn.
Historikeren O. Ngrskov Nielsen omtaler disse trek (s.144ff.): Ngrskov Nielsen kon-
kluderer, at de gudelige vekkelser hgjst kunne »regnes for en indrekirkelig sekt, der
opererede inden for den bestidende kirkes rammer«.

De vaktes kirkesyn kom aggressivt til udtryk hos legpradikanten Niels Johansen (Jo-
han Nielsens sgn), der skrev, at en sand prast skulle kun predike for Guds menighed
»og udelukke alle ubodferdige og uomvendte Syndere fra de christne Samfund og al-
drig kaste Christi Legems og Blods kostelige Perle for slige Hunde og urene Svin«.
Se O. Ngrskov Nielsen, s.139ff.

J.P. Mynsters, Betragtninger over de christelige Troesl@rdomme, 1833, bd.2, s.262-
64. Jf. Et Kirkeskifte, 1960, s.155ff. Endv. A.S. Orsted, »Behgver den danske Kirke-
forfatning en omgribende Forandring?«, Juridisk Tidsskrift, bd.XII, 1.hefte, s.213ff.
og 2. hefte, s.250ft., 270-80, 1826.

Se Kaj Baagg, 5.362f. Faber var blevet gjort opmarksom pa Lindbergs artikler i bre-
ve bade fra Hans Agerbek i Espe (jf. 19. og 29. maj 1835, Bispearkivet, La.F., kon-
ventsforhandlinger om ritual og kirkelove m.m.) og fra provst U.A. Plesner. Lange-
land (jf. 7. marts 1839, Bispearkivet, La.F., Langelands sdr. herredsbr., 1835-49).
»Akademikerne i dansk politik i det 19. arhundrede«, Historisk Tidsskrift, 12.rk.,
4.bd., 1970, 5.423-40, is@r 433f., 362-65. Johan Gottlieb Fichtes skrift Den lerdes
Bestemmelse, s.19-22, 51, 53, 56, 58, 60-64. Dette skrift var tidligere blevet oversat
af finansdeputeret Jonas Collin i 1796. Han var en af tidens markante embedsmand.
N. Faber, Et Overblik paa Almueskolevasenet i Danmark, 1832, 5.189-204, 213,
216-17, 242.

Senere kom i 1841 kommunalreformen, det sakaldte sogneforstanderskab. Prasten
skulle fortsat fgre sagerne vedrgrende fattig- og skoleforhold. Se Harald Jgrgensen,
Lokaladministrationen i Danmark, 1985, s. 254f., 258f.

Se H.J.H. Gledemark, s.174ff., 319-26, 331f., 346-48, 351f., 357, 360-63, 368, 379f.,
3951f., 421f., S11ff.

»Om de frivillige menighedsrad i Fyns Stift«, se F. Elle Jensen, Kirkehist. Saml. 7.
rk., 4. bd., 1960-62, s. 114f., 125, 126f. Allerede i november 1857 indberettede bi-
skop C.T. Engelstoft, Fyens Stift, til Kultusministeriet, at der var oprettet menigheds-
rad i 39 af dets 134 pastorater. I 43 pastorater havde sagen mgdt modstand, i 19 var
den udsat uden dog at vare opgivet, og i 20-30 sogne var der intet foretaget. Om ra-
denes virksomhed kunne Engelstoft ikke sige meget, men han gjorde sig dog umage
for at nevne de fi praktiske opgaver, som var blevet tillagt radene, sdsom uddeling af
legater og administration af den kirkelige fattigkasse, men det svarede slet ikke til
indflydelsen i de folkelige sognekommunale rad. Allerede i 1860’erne sygnede man-
ge af de oprettede menighedsrad hen. Det viser stikprgver i biskoppens visitatsopteg-
nelser.

Selvom dette teoretiske udgangspunkt var inspireret af Fr. Schleiermacher, talte H.N.
Clausen i sit verk fra 1825 (5.231-43, 251-53) fgrst og fremmest om kirkens selv-
stendighed i en kristen stat, hvor kirkens ydre og indre anliggender blev overdraget
staten (enevoldskongen), uden at kirken mistede ejendomsretten. Den kristne stat
hvilede pa en accept. Bl.a. Clausen formulerede kollegialsystemet pa dansk grund. I
virkeligheden holdt Clausen sig til naturrettens sondring mellem ydre og indre anlig-
gender, mellem jus circa sacra og jus in sacris. Med enevalden som den fastldste for-



39.

40.

41.

42.

43.
. Denne modsatning blev ifglge prof. Oskar Andersen i kampens hede stillet sé ensidig

61

udsztning talte Clausen ikke fgrst og fremmest om kirken som en af staten uathzn-
gig organisme, men han talte om kirken som et selskab i staten (hvor den kirkelige
bekendelse blev udtrykt i statsforfatningsdokumentet). Séledes knyttede han til insti-
tutionsbegrebet. Akkurat det samme havde retsteologen H. Ussing ment nogle &r tid-
ligere i sit vaerk: Kirkeforfatningen i de kongelige danske Stater, Anden Deel, 1786ff.
(s.22f., 124, 130f., 133, 199). Der var tale om et selskab (d.v.s. et samfund/ en insti-
tution) med indre kirkelig selvstendighed (lzre og liturgi) i forhold til staten, der sty-
rede kirkens ydre forhold (skonomi, bygninger m.v.). I samtidens: Den danske Kir-
keret, af prof. J.L.A. Kolderup-Rosenvinge (udg. 1838 og 1851, §22, s.58f.) blev kol-
legialsystemet beskrevet. Kollerup-Rosenvinge henviste bl.a. til Clausens vark fra
1825. Vedr. forskellige syn pa H.N. Clausen, se H.J.H. Gledemark, s.7ff., 13ff., 79ff.,
83f., 95f., 106f. 509f.; endv. H. Bernt Hansen, s.55, 143, 153, 164, 170-87, 193, 198,
202-03, 213. (Jf. no.12)

. Se Juridisk Tidsskrift, 1826, bd.XII, 2. hefte, 5.265-70.
. Jgrgen Larsen, H.N. Clausen. Hans liv og gerning, 1. Del, Aarene 1793-1848, 1945,

$.224f, 231ff.. 422f.; jf. H.N. Clausen, Optegnelser om mit Levneds og min Tids Hi-
storie, 1877, s. 252.

H.J.H. Glzdemark (s.35ff., 510) taler om den Clausenske retning. I et brev fra pastor
Agerbek, Espe, til Faber blev denne retning pd Fyn nzvnt som et faktum. Forstas det
ud fra praktiske foruds®tninger med gnsket om stgrre kirkelig selvstendighed i indre
anliggender (ritus, liturgi og disciplin), har der i tiden frem til 1848 varet stor forsta-
else hos Faber og fynske praster (jf. dog H. Bernt Hansen, s.176, 193).

Ifglge andragendet til Roskilde Stender i 1838 var det fgrst og fremmest ngdvendigt
med en bedre kirkelig representation, idet der kun var to kongevalgte gejstlige i hver
stenderforsamling. Se C.G.V. Faber, »Et lille stykke Kirkehistorie fra Stenderinstitu-
tionens Tid«, Kirkehist. Saml., 3.rk., bd.IV, 1883, s.704ff. Nar konge og kancelli rea-
gerede sa alvorligt pa Fabers andragende til Roskilde Stznder kunne det hange sam-
men med, at man opfattede Fabers andragende som et forspg pa at spille med i hele
kritikken af Stenderanordningen. Den liberale Tage Algreen-Ussings andragende om
én samlet stenderforsamling for kongeriget var netop blevet vedtaget i bide Roskil-
de og Viborg Stender i sommeren 1838. I december 1838 kom afslaget fra kongen,
hvilket gjorde den liberale opposition meget mere kritisk.

Se C.G.V. Faber, Kirkehist. Saml., 3.rk., bd.IV, 1883, s.720ff. Vedr. Clausens kirke-
forfatningsbestrebelser: se H.J.H. Glademark, s. 310-26.

Hal Koch har karakteriseret disse »Overgangsma&nds« kristendomssyn: »Loven
er...det fgrste Trin pa den Stige, der fgrer frem mod Evangeliet og det evige Liv. Lo-
ven tjener ikke til at nedbryde og sgnderknuse, den er med til at bygge op, udtrykt i
Skriftens Ord og i Hjerternes Trang« (jf. Den danske Kirkes Historie, 1954, bd.6,
5.196). Saledes harmoni mellem fornuft og Abenbaring.

Forsoningstanken var et centralt tema hos tidens »Overgangsmand«, bl.a. hos Faber
i Tolv Pradikener (s.253, 264, 273f., 275f., 281) Hos Grundtvig derimod skete en ud-
vikling hen imod den oldkristelige forlgsningstro (jf. Kaj Thaning, For Menneske-
livets skyld, 1971, 5.220). Disse »Overgangsskikkelser« var endv. preget af Immanu-
el Kants morallere — bl.a. Faber i Tolv Predikener (s.199, 238).

J. Oskar Andersen, Dansk Kirkeliv, 1925, s.139.

op af Grundtvig i Kirkens Gienmale, at det efterhdnden »afsparrede ham for at
vardsztte den nytestamentlige forstaelse af kirken som en synlig virkelighed og en
aktiv »husholdning«, for hvis opgaves lgsning alle medlemmer (ogséa selvfglgelig



62

lzgfolket) har ansvar« (jf. Dansk Kirkeliv, 1925, s.181). I Kirkens Gienmale (1825)
klagede Grundtvig over, at H.N. Clausen i sin bog ikke ville tale nogen anden trosre-
gel i den kristelige kirke end Skriften, samtidig med at han ligesa bestemt erklzrede
Skriften for selvmodsigende og usikker. Grundtvig hanede Clausens sikaldte grove
»Kulsviertro« pa Skriften (N.E.S. Grundtvigs udvalgte Skrifter, ved H. Begtrup,
1906, bd.1V, Kirkens Gienmzle, s.397ff., is@r s.410ff.). I virkeligheden omtalte
Clausen blot den historisk-kritiske forstdelse af Skriften, og var her i realiteten forud
for sin samtid (Hal Koch, Den danske Kirkes Historie, 1954, bd.1V, s.200ff.).

45. Se Johan Nielsen, Min Kamp med Baptister og Mormoner, 1894, s.7f, omhandlende
en samtale med forstanderen for Langelands baptistmeninghed, en samtale som ogsa
blev omtalt af Jens Dyrholm (i bogen, En Rgst i vor bevegende Tid, 1852). Endv.
Christen Hansen Vejstrup, Rosagergaard-slegten, ved H.K. Rosager, 1950: heri er
trykt Christen Hansens erindringer, s.12ff, iser si. 38-51. Vedr. Birkedals predikener.
se no.6. Vedr. Pastor Brandt, se A. Pontoppidan Thyssen, bd. 11,2, 5.299).

46. Flere af Grundtvigs nermeste prastevenner tog afstand fra Grundtvigs forslag om
prastefrihed, liturgisk sdvel som dogmatisk. Det gjaldt f.eks. P.A. Fenger, J.F. Fenger
og i mange ar ligeledes Vilh. Birkedal. Se H.J.H. Gledemark, s.45, 331f.

47. Se N.ES. Grundtvigs udvalgte Skrifter (ved H. Begtrup), 1907f., bd.V, Om Daabs-
Pagten (1832), 5.373-75, bd.VIII, Den danske Stats-Kirke upartisk betragtet (1834),
s.61f., 62-64, 73f., 75f., 82f., 85f., 89-95, 96f. og bd.VIII, Om Religions-Forfglgelse
(1842), s5.460ff., s.473. Jf. Th. C. Lyby, »Grundtvigs tanker om prastefrihed — og
grundtvigianernes, i festskrift til Jakob Balling, 1993, s.216ff.

Summary

Towards the end of absolute monarchy in Denmark (1660-1848) awak-
ening attentiveness focused on democratic principles and democratic
movements in general. Arguments were put forward in favour of more
self-determination suggesting a synodal organisation of the Church
within the limits of absolutism. Nicolai Faber, bishop of Funen (1834-
48), was one of the first to propose such wishes for self-determination.
This essay decribes his points of view.

At this period of transition several priests and theologians held typi-
cally provisional opinions. These expressed neither characteristically
rationalistic ethics nor the new ideas invigorated by N.E.S. Grundtvig.
In addition to bishop N. Faber also J.P. Mynster, bishop of Zealand, and
H.N. Clausen, professor at the University of Copenhagen, held such
provisional views.

It was a time which favoured individualistic principles. People
looked for new explanations to spiritual values, which differed from
those offered by the Established Church. In Funen people assembled at
revivalist meetings in growing numbers. In his capacity of bishop N.
Faber tried to protect the congregation against what he felt to be fanati-
cal and sectarian assemblies. Faber wanted to enlighten the laity. In or-



63

der to counterbalance the influence of revivalist meetings he empha-
sized the importance of religious knowledge; so he introduced educa-
tional work such as Bible reading under the guidance of the rector of
the parish.

The contempory question under debate concerned the laity’s growing
independence and the decisive part that their energetic movement came
to play in society. Nicolai Faber was one of those who first introduced
the idea of meetings in order to discuss parochial matters; from 1903
these were termed vestry meetings.

Whereas Nicolai Faber was the representative of the Confessional
Church, N.ES. Grundtvig, on the contrary, did not put much emphasis
upon the idea of synodal organisation of the church. Grundtvig main-
tained the laymen’s liberty of conscience within the limits of an unde-
nominational, but national State Church.



