88/4
2025

tidsskrift

RED.: JOHANNE STUBBE TEGLBJARG KRISTENSEN, JESPER HOGENHAVEN, NILS ARNE PEDERSEN,
KASPER BRO LARSEN, ANNA VIND OG BO KRISTIAN HOLM

Hvad Abram sa
1 Mos 15 som apokalyptisk tekst
MADS DUE

Se, hvilket menneske!

En undersogelse af mennesket som etisk subjekt
hos Dietrich Bonhoeffer med fokus pa inspirationen
fra Soren Kierkegaard

AGNES MARIE PLOUGMANN OG ULRIK NISSEN

Religion uden Religion
En neerleesning af Jacques Derridas Tro og Viden — De
to kilder til “religionen” ved den blotte fornufts greenser
GUSTAV DAMGAARD

Anmeldelser om Det Danske Missionsselskab, over-
rabbiner Max Friediger og biskop H.L. Martensen

dansk teologisk



Dansk Teologisk Tidsskrift er et peer-reviewed tidsskrift, der er optaget pa en rekke databaser
som fx ATLA (American Theological Library Association).

Manuskripter, som @nskes optaget i Dansk Teologisk Tidsskrift, skal sendes i elektronisk form
til lektor Johanne Stubbe Teglbjarg Kristensen (jst@teol.ku.dk), Det Teologiske Fakultet,
Kobenhavns Universitet, Karen Blixens Plads 16, DK - 2300 Kgbenhavn S.

Boger til anmeldelse eller omtale sendes til Professor Kasper Bro Larsen, Afdeling for Teologi,
Institut for Kultur og Samfund, Aarhus Universitet, Jens Chr. Skous Vej 3, DK - 8000
Aarhus C

Dansk Teologisk Tidsskrift udgives i samarbejde med Det Teologiske Fakultet i Kebenhavn
og Afdeling for Teologi pd Aarhus Universitet af Eksistensen Akademisk, Frederiksberg
Allé 10, DK-1820 Frederiksberg C.

Dansk Teologisk Tidsskrift udkommer som et gratis, digitalt tidsskrift. Nye og gamle numre
kan findes bade pa Eksistensens hjemmeside og pa Det Kongelige Biblioteks hjemmeside for
tidsskrifter: hteps://tidsskrift.dk/det. Her findes ogsa yderligere information om tidsskriftet

samt retningslinjer for udarbejdelse af manuskripter.
Dansk Teologisk Tidsskrift er sat hos Eksistensen
ISSN 1902-3898.

Tidsskriftet udgives med stotte fra:
FOF og Tznketanken Prospekt

INTERNATIONAL ADVISORY BOARD

Professor Ola Sigurdson, Oslo Professor Jan Dietrich, Bonn
Professor Johann Christian Professor Steffie Schmidt,
Péoder, Rostock Universitit Osnabriick

Professor Marianne Bjelland
Kartzow, Oslo



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg, 2025, 5. 262-263

Verdens undergang, etikkens
betingelser og religionens fornuft

Arets sidste nummer af Dansk Teologisk Tidsskrift udkommer med
tre artikler og tre anmeldelser.

I artiklen “Hvad Abram sa. 1 Mos 15 som apokalyptisk tekst” ana-
lyserer Mads Due pd baggrund af indsigter fra apokalyptisk litteratur
Abrams vision i Forste Mosebog 15. Abram erfarer en visionzr begi-
venhed, som minder om begivenheder, der er beskrevet i profetisk og
apokalyptisk litteratur. Ved hjelp af indsigter fra “Prototype Theory”
og dybere indblik i kendetegn ved den apokalyptiske genre argumen-
terer Due for, at Abrams vision bedst forstas som en “proto-apokalyp-
se” og en forlgber for et apokalyptiske verdenssyn og de mange senere
udfoldelser af dette.

Artikel to i dette nummer, “Se, hvilket menneske! En undersogelse
af mennesket som etisk subjekt hos Dietrich Bonhoeffer med fokus
pa inspirationen fra Seren Kierkegaard”, er skrevet af Agnes Marie
Plougmann og Ulrik Nissen. Gennem en undersogelse af Dietrich
Bonhoefters vark vil artiklen kaste nyt lys over betydningen af men-
nesket som etisk subjekt i Bonhoeffers etik. Plougmann og Nissen
argumenterer for, at Bonhoeffer er inspireret af Seren Kierkegaard,
og for, at lighederne mellem de to er flere end, hvad der hidtil er
opdaget. Bonhoeffers interesse for individet, for dets tro og tilbedelse
fastholdes ifolge deres undersogelse gennem hele hans forfatterskab
og udmenter sig i en opfattelse, der overvinder en dikotomi mellem
etisk aktivitet og passivitet.

I artiklen “Religion uden Religion. En narlesning af Jacques Der-
ridas Tro og Viden — De to kilder til ‘religionen’ ved den blotte for-
nufts grenser” leser Gustav Graeser Damgaard vaerket 770 og Viden
af Jacques Derrida med fokus pd begrebet religion og spergsmal om
abstraktion og fordobling. Damgaard foreslar, at temaet for Derridas
tekst er “religion uden religion”. Dette indebarer en forestilling om
religion og tro hinsides klassisk onto-teologi samt en forestilling om
et messiansk lofte om en oprindelig bekraftelse som en form for be-
tingelse for dette.

Peter Birkelund Andersen anmelder Harald Nielsens Der Danske
Missionsselskabs Historie 1821-1985. Bind 1 Frygr ikke! Troe ikkun!,
Bind 2 Mission i en forandret verden (2019), Jens Rasmussen anmelder
Martin Schwarz Laustens Overrabbineren. En biografi om Max Frie-



Forord 263

diger (2025), og Christian Egander Skov anmelder Jens Rasmussens
En socialkonservativ samfundsrevser — Biskop H.L. Martensen og seku-

lariseringen (2025).

God laselyst!
Johanne Stubbe Teglbjerg Kristensen



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg, 2025, s. 264-287

Hvad Abram sa

1 Mos 15 som apokalyptisk tekst

Cand.theol.
Mads Due

Abstract: This study analyses the vision of Abram in Gen 15 based on
insights from apocalyptic literature found in the Old Testament and
Pseudepigrapha. The kind of visionary event experienced by Abram is
usually found in prophetic literature, but even more often in apoca-
lypses (e.g., Dan 7-12). Using insights from so-called Prototype Theory,
this study argues that the text of Gen 15 might be better understood by
appealing to the apocalyptic texts than by appealing to other texts that
are normally brought into comparison with it. This means that Gen 15
can be seen as a proto-apocalypse, i.e. one of the literary precursors of
an apocalyptic worldview. In short, apocalyptic literature develops the
kind of visionary event ascribed to Abram, which reaches its peak in the
visions of Daniel and other apocalyptic works.

Keywords: Abram — Abraham — Apocalypse — Apocalyptic — Genesis
15 — Daniel.

7 090 9RNT 922 o0 IRWRYL 170 v
“I Babylons konge Belshassars forste dr si Daniel en drom.”
Dan 7,1

IR DIARTOR MMTIAT M A7NT 001370 0N
“Efter disse ting kom Jahves ord til Abram i et syn.”
1 Mos 15,1

Sadan indledes to tekster, hvor den forste er en del af den klassiske
apokalyptik (Collins 2016, 107). Abrams syn derimod behandles al-
mindeligvis ikke sammen med de apokalyptiske tekster, men flere
ord, temaer og symboler peger pa en forbindelse til den apokalyptiske
genre. I denne artikel vil jeg undersege en nerliggende relation mel-
lem Abrams syn i 1 Mos 15 og antik jedisk apokalyptik. Min tese er,
at teksten er en form for tidlig apokalyptisk tekst, og formalet med
denne artikel er at efterprove denne tese kritisk. Jeg vil lese 1 Mos 15
i lyset af antik jodisk apokalyptik og vurdere, om en sidan lesning
bedre forstar tekstens indhold end mere traditionelle lesninger, hvor
teksten laeses pd linje med narrativerne i den nere litterere kontekst.
At teksten almindeligvis ikke laeses i lyset af apokalyptik kan skyldes
den overordnede genre i Forste Mosebog, bogens datering og dens



Hvad Abram si 265

placering i kanon. Hvis disse forhold betyder, at en tidlig tekst her
leeses i lyset af et sent littereert fenomen, kan det forekomme pro-
blematisk. Selv hvis 1 Mos 15 i sin nuverende form er blevet til i
eftereksilsk tid, kan det virke underligt, at en tekst, der under alle
omstendigheder horer til en del af kanons begyndelse, skal tolkes
ud fra en diskurs, der inden for kanon primert ses i dele af Daniels
Bog, altsd ved enden af den gammeltestamentlige kanon. Ikke desto
mindre er mit udgangspunkt den kanoniske tekst, som den er blevet
modtaget og laest — synkront — i den gammeltestamentlige kanon (jf.
Childs 1983, 72-73). Sporgsmalet er altsd, om der er en relation mel-
lem et kapitel i Pentateuken og den apokalyptiske genre, der inden
for kanon primart findes hen mod slutningen. Dertil kommer de
metodiske konsekvenser af den sikaldte prototype-teori (Frow 2015,
59). Ud fra denne metodiske tilgang er sporgsmalet ikke, om 1 Mos
15 entydigt er en apokalyptisk tekst, men i hvor hej grad teksten /ig-
ner en typisk apokalyptisk tekst. Der er altsd tale om et apokalyptisk
spektrum, hvor nogle tekster — eksempelvis sidste del af Daniels Bog
— i hejere grad end andre ligner den fiktive apokalyptiske prototype.
At arbejde med et spektrum i stedet for klare grenser harmonerer
med den fleksible genrebetegnelse “apokalyptik”, der er et moderne
begreb, altsa en eric-betegnelse (Goft 2018, 11).

I det folgende vil jeg forst prasentere den antikke jodiske apokalyp-
tik samt mit metodiske grundlag. Derefter vil jeg analysere teksten
og lede efter potentielt apokalyptiske trek. Til sidst vil jeg diskutere
min analyse ud fra de genretrek, der karakteriserer antik jodisk apo-

kalyptik.

1. Antik jedisk apokalyptik

Den apokalyptiske genre

Baggrunden for den apokalyptiske genre findes i profet- og visdoms-
litteraturen. Paul D. Hanson ser en lighed mellem profeten og apo-
kalyptikeren, da begge modtager budskaber fra Jahve via dremme og
visioner (Hanson 1979, 27-31). Gerhard von Rad forstar apokalyptik
som eskatologiseret visdom. Mens profeterne fokuserer pa frelseshi-
storien i dens helhed, skriver apokalyptikerne specifikt om endetiden.
Derudover er apokalyptik og visdomslitteratur felles om at betone
universets orden og kundskabens betydning (von Rad 2001, 301-
18). Efter min opfattelse er det oplagt, at apokalyptikken ger brug af



266 Mads Due

begge traditioner, og at tidligere materiale fra henholdsvis profet- og
visdomslitteraturen bruges kreativt i en ny kontekst.
Apokalyptik som fenomen opstér ifelge John J. Collins i den efter-

eksilske tid (Collins 2016, 28). Standarddefinitionen for den apoka-
lyptiske genre blev formuleret af Collins i Semeia 14:

‘Apocalypse’ is a genre of revelatory literature with a narrative fra-
mework, in which a revelation is mediated by an otherworldly being to
a human recipient, disclosing a transcendent reality which is both tem-
poral, insofar as it envisages eschatological salvation, and spatial insofar
as it involves another, supernatural world (Collins 1979, 9).

Pi trods af definitionens gennemslagskraft, er der si vidt jeg kan se
minimum fire vasentlige kritikpunkter. For det forste er genren apo-
kalyptik en etic-betegnelse, som teksterne ikke selv gor brug af (Goff
2018, 11). Den eneste mullge undtagelse er Johannes’ Abenbaring,
der bruger betegnelsen “Jesu Kristi apokalypse” (Amokéivyig Tncod
Xpiotod) i sin indledning. Det andet kritikpunke er, at teksterne in-
korporerer andre genrer, si at de sjzldent er den rene vare (Collins
2016, 10). Johannes” Abenbaring indeholder saledes to andre udrryk,

der kan opfattes som genrer, nemlig “profetiens ord” (tovg Adyovg i|g
npognteiog) og en brevibning “fra Johannes til de syv menigheder”
(Twavvng toig énta éxkAnoioug). For det tredje er Collins” definition
formuleret ud fra et litcterert arbejde, og dermed er teksternes histori-
ske baggrund underordnet (Goft 2018, 9-11). Til sidst skal det nav-
nes, at definitionen er sver at anvende i arbejdet med proto-apokalyp-
tiske tekster, som er tekstafsnit spredt i profet- og visdomslitteraturen.
Collins’ definition er ikke en endegyldig bestemmelse af apokalyptik,
men kan inddrages som rettesnor i undersogelsen.

De apokalyptiske trek

Richard A. Taylor fremhzver i forlengelse af Collins seks kendetegn
og syv temaer for de apokalyptiske tekster, som her suppleres med
eksempler fra Dan 7-12.

1) Det forste kendetegn er, at teksterne er bundet til den skriftlige
form. Hvor profeternes ord forst og fremmest er orakler, der senere er
blevet skrevet ned, er apokalyptikernes ord blevet til som tekst. Der-
med er apokalyptiske tekster bevidst om sig selv som skriftfenomen
(Taylor 2016, 65-66). I Dan 7,1 bemerkes det, at Daniel “nedskrev”
(Qn3) sin dbenbaring, og i 12,4 skal Daniel “forsegle bogen” (@nQ
n200).



Hvad Abram si 267

2) For det andet formidler teksterne en abenbaring. Det er et es-
sentielt treek, at apokalypser dbenbarer noget (Taylor 2016, 66-68).
Dan 7,2 angiver, at Daniel “sd” (7177) noget, mens 8,1 anforer at noget
“viste sig for mig” (28 7¥72).

3) Det tredje kendetegn er dremme og visioner, der er abenbarin-
gens medium. Apokalypsens abenbaring gives modtageren i en til-
stand, hvor denne er passiv mens guddommen er aktiv (Taylor 2016,
68-09). I Dan 7,1 modtages abenbaringen “i sit hoved pa sengen”
(A23Wn 9Y AWRI), og i 7,2 understreges det at budskabet kom “i mit
nattesyn” (X27°7 QY “1[1732).

4) For det fjerde er teksterne typisk pseudonyme. Ofte vil der vere
tale om en sen tekst skrevet af en ukendt forfatter, der bruger en alle-
rede kendt persons navn for at give teksten autoritet (Taylor 2016, 69-
70). Den generelle konsensus er, at Dan 7-12 er pseudonym (Collins
1994, 24-38).

5) Det femte kendetegn er hemmeligheder. Budskabet i dbenba-
ringen er bevidst tilsleret, og indholdet beskrives indirekte og henty-
dende (Taylor 2016, 70-71). I Dan 7,7 omtales kongerne som “horn”
(117R), og i 7,9 kaldes Gud “en gammel af dage” (71 P°PY).

6) Det sidste kendetegn er symboler. Sproget er epideiktisk og vil
via symboler bade fremvise og skjule betydningen af dbenbaringen
(Newsom 2014, 207; Taylor 2016, 71-73). I Dan 7 kommer dette
kendetegn til udtryk ved at vasenerne /igner kendte dyr, men ikke
er kendte dyr. Vasenet i vers 4 er eksempelvis "som en lgve” (72R3).

Dernast fremhaver Taylor syv temaer, som er vasentlige for de apo-
kalyptiske tekster.

1) Det forste tema er angelologi, hvilket betyder at engle typisk spil-
ler en fremtredende rolle i apokalypser. Englen agerer ofte mellemled
for at formidle og forklare dbenbaringen, og derfor tales der om ange-
lus interpres (Taylor 2016, 73-76). Dremmen i Dan 7 forklares ifolge
vers 16 af “én af de stdende” (X228 T 1), underforstiet en engel.

2) For det andet nevner Taylor dualismen, som maske bedre kan
forstas som en grundleggende dialektik, der gennemsyrer teksternes
virkelighedsforstaelse. Apokalypser er unuancerede og deler verden
op i ekstremer (Taylor 2016, 76-77). Dan 7 beskriver en andelig
kamp mellem de “fire store dyr” (727327 777 Y27X) i vers 4-8 og “én
som en menneskesen” (WX 723) i vers 13-14.

3) Det tredje gennemgiende tema er determinismen, der miske
bedre kan forstas som en klar idé om forudbestemmelse. Alting er
styret af guddommen, og en konsekvens af dette er, at fremtiden kan
periodiseres i teksten. Relateret hertil er idéen om vaticinium ex even-
tu, hvor en profeti placeres i fortiden og dermed matcher fremtiden



268 Mads Due

perfekt (Taylor 2016, 77-79). Dan 7-12 er ifolge konsensus forfattet
vasentlig senere end den narrative ramme giver indtryk af, og derfor
kan teksterne forudsige fremtiden (Collins 1994, 24-38).

4) Det fjerde tema er krisen, som giver apokalypser et preg af ende-
tidslitteratur. Det grundleggende budskab i apokalyptiske tekster er,
at enden er ner, og endetiden varsles gennem tegn, der kraver omga-
ende respons fra leseren (Taylor 2016, 79-80). I Dan 7,21 ser Daniel,
at ét af hornene “forte krig mod de hellige” (7PU>72 Q¥ 27 772Y).

5) For det femte n®vnes trofasthed. Teksterne beskriver ofte en
retfeerdig minoritet, der holder fast ved sandheden gennem endeti-
den (Taylor 2016, 80-81). I Dan 7,25 er det “den hgjestes hellige”,
(117799 w7R) der skal holde ud og gennemleve krisen.

6) Det sjette tema er dom, da endetidens afslutning er en endelig
afgorelse af alles skabne. De ugudelige demmes, mens de fa retfeerdi-
ge far oprejsning (Taylor 2016, 81-83). I Dan 7 bliver et dyr “drabt”
(N2°0P), mens de andre far “fernet” (1"7¥7]) deres magt over verden.

7) Det sidste tema er héib, hvilket hentyder til at apokalyptiske tek-
ster, trods deres voldsomme og dystopiske scenarier, grundleggende
er habefulde. Til sidst vil de retfeerdige fd deres hab opfyldt (Tay-
lor 2016, 84-85). I Dan 7,14 far dem, der holder ud, til sidst “givet”
(27) herredgmmet.

Disse tretten apokalyptiske trek er relevante, fordi de er med til
at indkredse, hvad de apokalyptiske tekster indeholder. Idéen er, at
en tekst, der afspejler mange af disse trek, ligger mere inden for den
apokalyptiske genre end en tekst, der kun afspejler nogle af trekkene.
Disse trek vil vere rettesnor for diskussionen af min analyse.

Det apokalyptiske sprog

Et vigtigt tilleg til Collins’ definition og Taylors treek er Shaul Bars
undersogelse af apokalyptikkens negleord. Disse er maden, hvorpa
teksterne skriftligt angiver, at det abenbarede budskab gives i syner
og dremme. Det er iszr nominerne for “syn”, I8 ,7I072 og 1117,
der gir igen. Dertil kommer nominet 0177, “drem.” Ordene for syner
og dremme bruges ofte parallelt (fx 1 Mos 31,10; Job 7,14; Es 29,7;
Joel 2,28; Zak 10,2), og dermed er der i praksis tale om synonymer
(Bar 2001, 143-46). Folgende vers kan tjene som eksempel:

01702 YTINN IR X102 TN DN ) OX 22T R WHY R
2 127X

“Og han sagde: ‘Hor nu mine ord! Hvis en profet er hos jer, vil jeg,
Jahve, gore mig kendt for ham i et syn, tale til ham i en drom.”

4 Mos 12,6



Hvad Abram si 269

Her star termerne %77 og 0171 parallelt og udtrykker, hvordan Jah-
ve giver budskaber til profeten. Noget af det samme er tilfeldet ved
brugen af synsverberne 71777 og X7, “at se”. 7171 bruges typisk i rela-
tion til et serligt syn, mens X7 ofte bruges om det almindelige syn,
men ogsd kan bruges om et serligt syn. I LXX oversattes ordene
primert med BAémo og 0pdw, og pa trods af sméd nuancer i betyd-
ningen bruges bade de hebraiske og graske ord synonymt (Bar 2001,
144-45).

En vasentlig pointe om syner og dremme er, at de i antikken blev
opfattet som virkelighed. At syner og dremme er underordnet vir-
keligheden og kan negligeres, er en moderne idé. I antikken overgik
betydningen af det, der blev modtaget i sovende eller passiv tilstand,
hvad der blev erfaret i vagen eller aktiv tilstand. Denne enorme vagt-
legning kommer til udtryk i sproget, for mens vi i dag har dremme,
sd antikke mennesker dromme og syner. Synsverberne 71717 og IR ud-
trykker, at det guddommelige budskab, der blev givet i passiv tilstand,
var noget konkret og virkeligt, som man kunne se. Visionen opstod
ikke blot i modtagerens sind. Abenbaringen var det primare, mens
andre erfaringer var sekundere (Bar 2001, 1; Flannery 2014, 106).

En apokalyptisk prototype

Den apokalyptiske genre er kontroversiel. Dette skyldes som navnt,
at der er tale om en ezic-betegnelse, der ikke har skarpe granser (Col-
lins 2016, 10; Goff 2018, 11). Fordi den enkelte tekst kan vare sver at
forsta, kan det vare formélstjenligt at arbejde med prototype-teorien.
Denne teori er formuleret af John Frow:

Classification by prototype [is] the postulate that we understand cate-
gories [...] through a very concrete logic of typicality [...] Rather than
having clear boundaries, essential components, and shared and uniform
properties, classes defined by prototypes have a common core and then
fade into fuzziness at the edges. This is to say that we classify easily at
the level of prototypes, and with more difficulty — extending features of
the prototype by metaphor and analogy to take account of non-typical
features — as we diverge from them (Frow 2015, 59).

Den grundleggende pointe er, at genrearbejdet bedre sker ud fra en
form for apokalyptisk spektrum, hvor der skelnes mellem kerne og
periferi. Collins applicerer denne teori pd den apokalyptiske genre:

The main difference is that prototype theory would refuse to establish a
strict boundary between texts that are members of the genre and those



270 Mads Due

that are not. It rather distinguishes between texts that are highly typical
and those that are less typical. And this, I think, is an improvement
that might have saved us some agonizing about boundary cases (Collins
2015, 12-13).

Den prototype, som teksterne spejles i, er en fiktiv tekst, der til fulde
indeholder alle de apokalyptiske termer og kendetegn. Af eksisterende
tekster er de mest typiske Daniels Bog 7-12, 1 Enoksbog og Johannes’
Abenbaring. P4 baggrund af prototype-teorien bliver arbejdssporgs-
malet i denne artikel ikke, om 1 Mos 15 er en apokalyptisk tekst eller
¢j, men i hvor hej grad teksten /igner en typisk apokalyptisk tekst,
altsa deltager i den apokalyptiske diskurs.

2. Analyse af 1 Mos 15

Jahves kommunikation i Teras slegtshistorie

“Teras slegtshistorie” (777 NT9IR) i 1 Mos 11,27-25,11 er den nzre
littereere kontekst for 1 Mos 15. Pointen med denne kontekstbeskri-
velse er at gore det klart, hvordan Abrams syn skiller sig ud fra resten
af slegtshistorien.

Forste gang Jahve kommunikerer i Teras slegtshistorie er i 12,1.
Her bruges verbet R, hvilket er det typiske kommunikationsver-
bum, ogsa mellem mennesker (fx 12,11-13). I modsatning til en hel
del af de senere kommunikationssituationer angives der ikke noget
medie. I 12,7 bruges niphal-formen af 7R til at angive, at Jahve
viser sig for Abram. Guddommen er altsa eksplicit synlig. Verbet
MR bruges igen som kommunikationsverbum. Kommunikationen
i 13,14 indledes pa samme made som i 12,1, nemlig blot med verbet
7K. Samme verbum bruges flere gange i beskrivelsen af Abrams syn
(15,1.4.5 [x2].7.9.13.18). Det sarlige for 1 Mos 15 er, at “Jahves ord”
(M1717727) “kommer” (7°7) til Abram “i et syn” (710%2) i vers 1.
Udtrykket 770722 forekommer kun her i hele Pentateuken. 1 16,7-
8 angives det for forste gang, at Jahve “taler” (R) via en “engel”
(TI?S??Q). Kommunikationen i 17,1 er den samme som i 12,7, nemlig
niphal-formen af X7 efterfulgt af MR, Samme form af 71X bruges
i 18,1 efterfulgt af det geengse kommunikationsverbum 7R, samlet
for de to engle og Jahve i vers 5 (jf. 18,22; 19,1) og specifikt for Jah-
ve i vers 10. Kommunikationen i 20,3 er bemerkelsesverdig, fordi
dette tilfzlde minder om 15,1. Her angives det, at Gud “kommer”
(X12) til Abimelek “i en drem om natten” (77777 017172). Former af



Hvad Abram si 271

abn bruges flere gange i den resterende del af bogen (1 Mos 28,12;
31,11.24; 37,5.9; 40,5; 41,1.5), men kun her i Teras slaegtshistorie. I
21,12 bruges forst det typiske verbum 772K, men i vers 17, hvor Gud
som i 16,8 kommunikerer via en “engel” (7|}57.??g), forekommer verbet
XIpP. I 22,1 bruges 12K, men i vers 11, hvor Jahve kommunikerer via
en engel, bruges igen verbet Xp.

Denne gennemgang skal anskueliggore, med hvilke verber og i
hvilke former Jahves kommunikation forekommer i Teras slegtshi-
storie. Folgende oversigt opsummerer formerne:

MR — Gud taler (1 Mos 12,1.7; 13,14; 15,1.7; 17,1; 18,10; 20,3;
21,125 22,1)

R — Gud viser sig (1 Mos 12,7; 17,1; 18,1)

qg?rg — Gud kommunikerer via en engel (1 Mos 16,8; 21,17; 22,11)

71072 — Gud kommunikerer via et syn (1 Mos 15,1)

01717 — Gud kommunikerer via en drem (I Mos 20,3)

Denne oversigt viser, hvordan Abrams syn i 1 Mos 15 skiller sig ud
fra den nere litterere kontekst. Godt nok bruges det typiske kom-
munikationsverbum K, men udtrykket 7]07, som ikke forekom-
mer andre steder i Pentateuken, gor teksten unik. Alle andre kom-
munikationssituationer har direkte paralleller, enten inden for Teras
slegtshistorie eller i den resterende del af bogen. Enhver analyse af
Abrams syn er nedt til at tage hejde for disse forhold. At “Jahves ord”
(71777727) kommer til Abram “i et syn” (7107232) vil vere afset for
min analyse af 1 Mos 15.

Strukturen i 1 Mos 15

Teksten falder i to dele, nemlig vers 1-6 og vers 7-21, og de samme
elementer gar i hoj grad igen i de to scener. Modellen nedenfor viser
sammenhangen mellem de to dele (Goldingay 2020, 243; Wenham
1987, 325):

Farste scene Anden scene
Indledning la 7a
Lofte 1b 7b
Respons 2-3 8
Forsikring 4-5 9-16
Afslutning 6 17-21




272 Mads Due

Begge scener indledes med et personligt pronomen, 21X og IX,
hvormed Jahve introducerer sig selv. Herefter folger Jahves lofte, om
“len” (20) og om “land” (Y7X). Derefter responderer Abram, at
han er “barnles” (°717Y) og ensker at “vide” (¥7°). Efter dette led
folger Jahves forsikring, som er “stjerner” (2233) og forudsigelsen af
Exodus-begivenheden. Forste scene ender med at Abram “tror” (72K)
Jahve, mens anden scene ender med at Jahve indgar en “pagt” (1°73)
med Abram. Den parallelle struktur er altsa tydelig i teksten, og den-
ne struktur er relevant for analysen de steder, hvor der er afggrende
forskelle i tolkningerne. Dette galder iser vers 9-16, som svarer til
vers 4-5.

Et syn

Teksten indledes med at “Jahves ord” (717177727) kommer til Abram,
og dermed beskrives Abram implicit som profet (Bar 2001, 148).
Denne identifikation er eksplicit i 20,7, hvor Jahve siger om ham, “for
han er profet” (X377 X°2173). Den store apokalyptiker Daniel kaldes
aldrig profet i den gammeltestamentlige kanon, men senere tekster
bruger denne betegnelse om ham (Ant 10.11.4; 4Q174 1-3 ii 3; Matt
24,15). Profetbetegnelsen var i forste omgang begrenset til udvalgte
personer, der pa en serlig made talte pa vegne af Gud (Kohler m.fl.
2000, 661-62). Med tiden udvidedes begrebet, sa at det i praksis fik
betydningen “helgen” og kunne bruges om alle fortidige personer,
der havde spillet en vigtig rolle (Barton 2007, 105). Abram er den for-
ste, der kaldes profet i den gammeltestamentlige kanon. Hanson ser
profetlitteraturen som baggrund for de apokalyptiske tekster (Han-
son 1979, 27-31), og med profetbetegnelsen er der en sproglig relation
mellem profeten Abram og apokalyptikken.

Leddet “i et syn” (710132) styrker idéen om en relation til apoka-
lyptikken, da nominet 7]J7 er et apokalyptisk negleord. Der er tale
om en form af det vigtige synsverbum 177, der ofte bruges om et ser-
ligt syn (Bar 2001, 143-46). Dette ord har potentielt stor betydning
for tekstens placering pa det apokalyptiske spektrum, idet udtrykket
prasenterer det folgende som et syn. Interessant er det i den forbin-
delse, at synet ikke har en eksplicit afslutning. I Jubilzerbogens tilfe-
jes det efter dennes gengivelse af forudsigelsen af Exodus-begivenhe-
den, at Abram véignede fra sin sgvn (Jub 14,17). Denne tilfgjelse viser
tydeligt, at en eksplicit afslutning af synet mangler i den kanoniske
tekst. Den manglende afslutning leder nogle fortolkere til den kon-
klusion, at hele 1 Mos 15 mi tolkes som en vision (Keil og Delitzsch
1978, 209). Ud fra en sadan forstielse kan teksten siges at indeholde
en rekke syn, der kan minde om synerne i Dan 7. Daniels syn be-



Hvad Abram si 273

star af flere episoder adskilt af formuleringen N7 717, “jeg sa” (Dan
7,2.9.11.13). Episoderne i 1 Mos 15 kan opstilles pa folgende made:

Jahve taler til Abram (vers 1-4)

Jahve leder Abram udenfor (vers 5-6)

Jahve taler til Abram, som efterfolgende udferer en rite (vers 7-11)
Jahve forudsiger fremtiden for Abrams familie (vers 12-16)

Jahve indgar en pagt med Abram (vers 17-21)

Oftest er det kun vers 1-4, der tolkes som et syn (Hamilton 1990,
423; McKeown 2008, 90). I si fald ser Abram egentlig ikke noget
i sit syn, da afsnittet blot beskriver Jahve, der “taler” (R) til ham.
Hvis 71012 derimod geelder hele kapitlet, ser Abram noget i sit syn:
Himlen og stjernerne (vers 5), dyrene og rovfuglene (vers 9-11), solen
og merket (vers 12) samt ovnen og faklen (vers 17). Dog stir 7]0n2
sammen med leddet 71377727, og det er ikke givet, at et syn indehol-
der noget synligt (Walton 2009, 84). Hvis det er, hvad teksten gnsker
at kommunikere, betyder ]312 blot, at Jahves ord kom til Abram og
var nerverende pd en serlig made. Dog skal det bemaerkes, at teksten
har en langstrakt kronologi, hvis der ikke er tale om et syn. I si fald
strekker begivenhederne sig over tet pi et degn, hvor det skiftevis
er nat (vers 1-6), dag (vers 7-11), aften (vers 12-16) og nat igen (vers
17-21). Da teksten ikke indeholder en afslutning af synet, er det som
minimum en mulighed at laese hele kapitlet som et syn inddelt i flere
episoder. Og er der tale om et syn, er kronologien underordnet, for
dremme og syner folger nemlig, hvad Frances Flannery kalder vision
logic. 1folge denne logik er visionsmodtageren sat fri temporalt, spa-
tialt og fysiologisk:

[...] this special access to divinity is the result of an expansive use of
‘dream logic’ or ‘vision logic,” in which the dreamer or visionary is
freed from the temporal, spatial, and physiological constraints of the
ordinary world. Apocalyptically oriented texts explore this freedom by
creating new motifs of the oneiric and visionary experience, including
sweeping revelations of eschatological and/or primordial secrets (the
temporal dimen-sion), elaborate soul journeys or otherworldly journeys
(the spatial and physiological dimensions), and transformations of the
dreamer/visionary into an angel (the physiological axis of reality) (Flan-
nery 2014, 104-5).

Det er umuligt endegyldigt at afgere, om dette fznomen er at finde i
1 Mos 15. Men det er som minimum en mulighed, at 1 Mos 15 er et
syn, og i sd fald kan teksten vare rundet af vision logic.



274 Mads Due

Sonnerne

Udtrykket “Mesheks sen” (P@%™13) i vers 2 er kryptisk, men ikke
pa det plan, der er typisk for apokalyptiske tekster. Det komplicere-
de ligger i syntaksen, som i teksten forseges forklaret med den op-
daterende glosse P77 RI. T apokalyptiske tekster er det forst og
fremmest ordenes reference, der er bevidst tilsloret, og det kryptiske
skyldes typisk ikke kompliceret syntaks. Et andet udtryk, “en, som
vil udga fra dit eget skad” (7°¥17 KX WX), er syntaktisk klart, mens
referencen er uklar. Denne form for utydelighed findes ogsd i uderyk-
kene “et land, som ikke er til dem” (@77 X? 77I¥) og “det folk, som
de skal trelle for” 172y YR MAT™NY) i vers 13-14. [ disse tre tilfelde
er det dog sveert at afgere, om referencernes tilsloring er udtryk for et
apokalyptisk genretrak.

Den retfardiges himmelrejse

I vers 5 fores Abram “udenfor” (7%3177), hvilket ofte er blevet tolket
som en implicit afslutning pa synet (Hamilton 1990, 423). Dog gar
en rabbinsk tolkning i en mere apokalyptisk retning og mener, at
Jahve forer Abram pa en himmelrejse udenfor det jordiske (GenRab
44,12). Dermed ses Abram som en abenbaringsmodtager, der pi linje
med Enok far syner i sovende tilstand og flyttes til himlen (1 En
14,2.8; 17,1-2). Verset kan med andre ord ses som indledningen pa
Abrams himmelrejse, og i sa fald er der tale om et af de vasentlige
apokalyptiske elementer i teksten.

En undersogelse af 1 Mos 15 ma forholde sig til de vaegtige teologi-
ske begreber “tro” (2X) og “retferdighed” (7R7X) i vers 6. For ner-
verende er det relevant at pege pa det uklare subjekt for verbet 7217
i leddet “han regnede det til retferdighed for ham” (7R7% 1% 72Wm).
Der er intet eksplicit subjekt, men deraf folger ikke, at det implicitte
subjekt er sa uklart som ofte antaget. Lénart de Regt peger pé to
lingvistiske grunde til at forstd Jahve som subjekt for 72Wn, nemlig at
Jahve afgjort er implicit subjekt for henholdsvis X¥¥ og WX i vers 5
og M i vers 7, og at det implicitte subjekt i et led svarer til objektet i
det forudgiende led, hvis ken og tal er ens (de Regt 2019, 8; 11). Det

er altsd verset syntaks, ikke referencen, der er vanskelig her.

Kaldeernes visdom

En specifik geografisk betegnelse binder Abram og Daniel sammen,
nemlig “Kalda”(@>73). Ordet optraeder sjeldent i GT, forekom-
sterne i profetlitteraturen fraregnet. Udover referencerne til Abrams
geografiske ophav (1 Mos 11,28.31; 15,7; Neh 9,7), er langt de fleste



Hvad Abram si 275

at finde i Daniels Bog. I Dan 2,2 bruges udtrykket i en anden betyd-
ning, nemlig som en betegnelse for en serlig gruppe vismand (Kohler
2000, 502). I vers 7 star D°7W3 som en del af pagtsindledningen “Jeg
er Jahve, som har fart dig ud fra Kaldaeas Ur” (DR¥YT WK 7177 IR
72 MIRN). Dette led stér i relation til Sinaipagtens indledning i 2
Mos 20,2, hvor 273 7N er skiftet ud med 2% 7IN: “Jeg er Jahve
din Gud, som har fort dig ud fra Egyptens land” (7778 137 21
QXN TIRR TNRYIT WR). Sprogligt set spejler Abrams udvandring
fra Kaldaa altsa hans efterkommeres senere udvandring fra Egypten.
Denne parallel, der styrkes af pagtsindgaelsen i vers 17-21, er relevant
for tolkningen af den mellemliggende rite i vers 9-11.

I vers 8 betones onsket om “viden” eller “kundskab” (¥7°). Kund-
skab er et centralt tema for visdomslitteraturen, der ifelge von Rad er
en af kilderne til den apokalyptiske litteratur (von Rad 2001, 301-18).
Det er svert at se et fuldtudviklet visdomsmotiv i 1 Mos 15, men
teksten betoner eksplicit ensket om viden. Dette kan minde om Dan
8,15, hvor Daniel onsker “forstdelse” (73°2) af “synet” (7977). [ 9,23
betones kundskaben, idet Daniel formanes til at “forstd” (32i7). Her
forekommer ogsa det apokalyptiske kerneudtryk 8%, og der er altsa
tale om en mulig sproglig relation.

Abram og dyrene

Riten i vers 9-11 er central for nzrverende analyse. Ud fra den paral-
lelle struktur i tekstens to scener ber riten give Abram sikkerhed om
landleftet, ligesom stjernerne i vers 5 forsikrede Abram om det lovede
afkom. Afsnittet er overordnet blevet tolket pa tre méader.

Den forste tolkning er, at riten er en ofring. Der er tale om en gam-
mel tolkning, og eksempelvis Josefus angiver, at Abrams handling
var en ofring (Ant 1.10.3), mens Jubilzerbogen péapeger, at riten in-
kluderede et alter (Jub 14,11). Disse tilfgjelser viser, at den kanoniske
tekst uden disse forklaringer er dben for fortolkning. Der er allerede
beskrevet en dyreofring i 1 Mos 8,20-21. Her lavede Noa et “alter”
(7217) og “ofrede” (7¥?) pa det. 1 Mos 8 opererer med kategorier for
dyr, der er “rene” (7170), og bruger tilmed betegnelsen for braendofre,
.‘i?'SJ. Dette ord forekommer ligesd i Abrams fortelling, da han i 22,2
beordres til at bringe sin son Isak “som et brendoffer” (77¥7). Der-
med er det ikke et problem, at loven om rene og urene dyr forst gives
i Moseloven, altsd lang tid efter Abrams natlige episode. Tvartimod
styrker det blot Pentateukens indre sammenhang, hvis patriarkerne
ofrede pi samme méde som de senere israelitter. Dog er der mindst
to argumenter imod denne tolkning. For det forste behandler Abram
ikke dyrene som offerdyr. Han “skar dem midtover” ()72 20X n2?)



276 Mads Due

og “lagde hver del modsat hinanden” (37¥7 NXIRY 1N2 WK 1AM).
For det andet er der intet alter i teksten, og det pa trods af at Abram
har bygget altre ved flere lejligheder (1 Mos 12,7.8; 13,18). Derfor
mener flere fortolkere, at der ikke er tale om en ofring (Goldingay
2020, 249-50; McKeown 2008, 92; Sarna 1989, 114; Walton 2009,
85; Wenham 1987, 332).

Den anden tolkning er, at riten er indledningen til en pagtscere-
moni. Ordene i vers 7, “Jeg er Jahve, som har fort dig ud fra Kal-
dzas Ur” (@712 IR0 DR R 737 1), minder som navnt
om indledningen til Sinaipagten (2 Mos 20,2), hvilket styrker den-
ne tolkning. Der er en mulig parallel til riten i Jer 34,18-19, hvor
“pagten” (N°727) forekommer sammen med udtrykkene “skere i to”
(@3¢ 1N72) og “passere mellem dets dele” (1032 1°2 1123?). Begge
tekster skulle dermed henvise til en form for pagtslutning. At slagte
dyr i forbindelse med pagtsindgéelse var almindeligt i antikken (Ha-
milton 1990, 430; Walton 2009, 85), og de overskarne dyr illustrerer,
hvad der vil ske med pagtsbryderen: Den, der bryder pagten, skal
do (Sarna 1989, 114-15). Hvis riten er en pagtsindledning, er der en
klar relation mellem vers 9-11 og 17-21. I vers 9-11 udferes en rite,
der indleder en pagtsrelation. Dog er der mindst to udfordringer ved
denne tolkning. For det forste kompliceres relationen mellem pagt-
sindledningen i vers 7-11 og selve pagtslutningen i vers 17-21 af det
mellemliggende afsnit, hvor tiden i Egypten forudsiges (vers 12-16).
Hyvis selve pagtsindgéelsen fulgte lige efter indledningen og riten, var
denne tolkning mere sandsynlig. For det andet findes der ikke andre
tilfelde i den komparative litteratur, hvor en guddom binder sig selv
til en pagt ved at passere mellem overskarne dyr (Walton 2009, 85;
Wenham 1987, 332). Dermed er det ikke entydigt, at Abrams rite er
en pagtsceremoni.

Den tredje tolkning er, at riten fungerer som en symbolhandling.
I sa fald er vers 9-11 en fysisk illustration, der symbolsk forklarer det
talte ord i vers 13-16 (Goldingay 2020, 249-50; McKeown 2008, 92;
Sarna 1989, 114-15; Walton 2009, 85). De overskirne dyr symbo-
liserer Abrams efterkommere, der ifolge vers 13 skal “trelle” (72V)
og “plages” (71V). Rovfuglene symboliserer egypterne, der “kom ned
over kroppene” (21327 ¥ 777). Abram kom og “skremte dem vak”
(ONR 2¥”), og dermed spiller han rollen som Jahve i symbolhandlin-
gen (Bar 2001, 154; Keil og Delitzsch 1978, 214-15; Sarna 1989, 115;
Wenham 1987, 331-32). I 2 Mos 12,12 angives det, at Jahve “vil ga
gennem landet Egypten i denne nat” (7773 ﬂ%j?; 0% YIN2 °P2Y),
og dermed er der en mulig parallel til faklen og ovnen i 1 Mos 15,17,
da disse manifestationer af Jahve om natten “passerede mellem disse
stykker” (7178 0137 1°2 72Y). Hvis vers 9-11 er en symbolhandling,



Hvad Abram si 277

spiller afsnittet samme rolle for landleftet som vers 5 gor for loftet om
afkom. At tolkningen fremmer parallellen mellem kapitlets to scener,
er et godt argument for denne tolkning,.

Serligt et ord i beskrivelsen af riten er interessant, nemlig W2 i
vers 9. Rabbinerne forstir dette som “tre” i stedet for “trearig” (Gen-
Rab 44,15), og ud fra deres tolkning symboliserer de tre kvier baby-
lonske konger: Nebukadnesar, Evil-Merodak og Belshassar (Dan 1,1;
2 Kong 25,27; Dan 5,1). De tre geder symboliserer medo-persiske
konger: Kyros, Dareios og Ahasverus (Dan 10,1; 6,1; 9,1). De tre ved-
dere symboliserer greske konger, der ikke identificeres. For nerve-
rende arbejde er det uhyre interessant, at rabbinerne ser et apokalyp-
tisk element i 1 Mos 15. Meget tyder p4, at flere gadefulde elementer
i teksten meningsfuldt kan lases i lyset af antik jodisk apokalyptik.

Fremtiden

Efter riten falder Abram i en tilstand af “dyb sevn” (7%77D). Dette
er et stadie, hvor modtageren er passiv, mens guddommen er aktiv.
Samme ord beskriver mandens tilstand, da Jahve former kvinden af
hans ribben (1 Mos 2,21-22). I begge tilfelde oversetter LXX med
“ekstase” (Ekotaoig), der forstas som en guddommelig trance (Bauer
og Danker 2000, 309). Dermed henvises der bade pi hebraisk og
grask til et andet fenomen end almindelig sevn. Feenomenet genfin-
des i Daniels Bog (Dan 8,18; 10,9; 7,28 LXX), og i denne trancelig-
nende tilstand dbenbares fremtiden for Abrams efterkommere. “Et
stort morke” (7773 712W) kommer over Abram, og fordi solen forst
gar ned i vers 17, er der tale om et serligt morke (Keil og Delitzsch
1978, 215).

Forudsigelsen i vers 13-16 svarer til opfyldelsen i 1 Mos 46-2 Mos
20, og dermed er Abram en sand profet ud fra Pentateukens egne
kriterier (5 Mos 18,22). Slaegtens fremtid beskrives med seks termer:
Folket skal vere “fremmede” (73), “tralle” (72V) og “plages” (71¥).
Derneast vil Jahve “demme” (7°7), mens folket skal “gd ud” (X¥) og
“vende tilbage” (210) til Kana’an. Der er altsa ikke tale om en uklar
beskrivelse af historien, men en skematisk forudsigelse af folkets
fremtid. Denne form for periodisering af fremtiden er et vasentligt
genretrek i apokalyptiske tekster, hvilket eksempelvis ses i Dan 7.
Her beskrives fire perioder under “dyr” (771), der symboliserer ver-
densrigerne. Disse rigers herredemme aflgses af en evig fredsperiode
under “én som en menneskesgn” (W18 123). Dog er periodisering af
historien ogsd at finde i eksempelvis benner (fx Sl 106; Neh 9), og
dermed er der ikke ngdvendigvis tale om et kendetegn fra apokalyp-
tikken.



278 Mads Due

I tolkningen af dette afsnit knytter rabbinerne an ved ordet 03 i led-
det “ogsa det folk, som de skal trelle for, vil jeg demme” (M33™NX 03
"IN 17172 WR) i vers 14. Ud fra 03 kobles teksten til Jahves dom
over verdensrigerne i Daniels Bog (GenRab 44,19). Dommen over
Egypten forstas altsa som forste led i Jahves dom over verdensrigerne,
der fortsetter i Dan 7, og som i den bibelske kanon afsluttes i Jo-
hannes’ Abenbaring. Dermed er dommen over Egypten begyndelsen
pa det apokalyptiske domsmotiv. Ogsa forudsigelsens tidsangivelse
er bemearkelsesvaerdig, idet opfyldelsen skal ske efter “400 ar” (V2R
7Y NMRR) og “i flerde generation” (°¥°27 717). Tilsvarende opstiller
Daniels Bog to forskellige tidsangivelser side om side i Dan 12,11-12,
hvor der nzvnes “1290 dage” (2°Y¥/N) 22NRH 778 0?) og efterfol-
gende “1335 dage” (WM DWW MR WU A98 0°12). I begge tek-
ster er der tale om tidsangivelser, der i det store hele stemmer overens.
Opfyldelsen af 1 Mos 15 placeres dermed i en relativt fjern fremtid og
knyttes til “amoritternes skyld” (87 11¥). Dette folks skyld vil pa
det givne tidspunkt vere “fuldstendig” (@7%), hvilket giver teksten
et preg af forudbestemmelse.

Det sidste led i forudsigelsen er beskrivelsen af Abrams eget ende-
ligt. Jahve dbenbarer for Abram, at han “skal gi ind til dine fedre
med fred” (@72%32 TNAR-78 X127), hvilket minder om Daniels skab-
ne. Han skal ifolge Dan 12,13 “gi til enden og hvile og sta op” (77
YD MIN) YRY).

1eofanien og pagten

Den sidste del af teksten beskriver selve pagtsindgéelsen, og dette ele-
ment star parallelt med trosrelationen, der blev beskrevet i vers 6. De
to kryptiske storrelser, “en rygende ovn” (J&¥ 7730) og “en breendende
fakkel” (WX 7°87), tolkes traditionelt som symboler pa Jahves narvar
(Walton 2009, 85-86). Det er oplagt at se en kobling til teofanien i
2 Mos 19,18, hvor det i forbindelse med pagtsindgaelsen beskrives at
“Jahve steg ned pa det i ild” (W&2 7177 7Y 77), og derefter at “dets
rog steg op som smelteovnens rog” (¢330 1W¥2 MY 7¥71). De to
symboler identificeres ikke eksplicit med Jahve i 1 Mos 15.Symbolske
manifestationer af Jahves narver er ogsd at finde i Daniels Bog. I
3,25 viser han sig som “udseendet af en gudssen” (17787127 7127), og
i 7,9 beskrives Jahve som “en gammel af dage” (7 °RY), men som
i 1 Mos 15 er identifikationen ikke eksplicit.

Til sidst i teksten bruges noglebegrebet “pagt” (1°73) til at beskrive
relationen mellem Jahve og Abram. Kort sagt binder Jahve sig fri-
villigt til Abram og hans efterkommere, mens Abram i situationen
beskrives som passiv modtager af Jahves lofte i pagten. Jahve indgik



Hvad Abram si 279

ligesa en pagt med Noa (I Mos 6,18; 9,9-17). I og med at pagten
med Abram indgis mens han er i en form for sovende tilstand, er
det méske mere rammende at sige, at Jahve indgar en pagt for Abram
(Goldingay 2020, 253). Pagten har karakter af et lofte, som Abram
modtager passivt. Pagten omtales netop som et “lofte” (Emayyeia) i
den nytestamentlige kanon (Gal 3,14-29). Ved at indgé en pagt med
Abram lover Jahve, at lofterne om afkom (vers 1-6) og land (vers
7-21) vil blive opfyldt. I 1 Mos 17 indgér Jahve endnu en pagt med
Abram, men denne pagt indeholder krav om at “overholde” (17Wn)
og “lade sig omskare” (77:7). Dermed har de to pagter vidt forskellig
karakter.

Opsummering

Séledes viser en razkke ord, temaer og symboler, at 1 Mos 15 deltager
i den apokalyptiske diskurs. Forst og fremmest er det ordet 7]G% i
vers 1, der potentielt kategoriserer hele teksten som et syn. Dernzst
er det de uklare henvisninger i vers 2-4, som kan give et indtryk af
bevidst tilsloret kommunikation. Vers 5 er af nogle rabbinere blevet
tolket som en form for himmelfart, hvilket ville passe fint i en apoka-
lyptisk diskurs. Pa trods af sproglige uklarheder i vers 6, er der ikke
noget i dette vers, der peger i retning af apokalyptikken. Derimod
kan benzvnelsen af Kaldza i vers 7 og ensket om viden i vers 8 pege i
denne retning. Et af de vesentligste spergsmal er, om riten i vers 9-11
kan bestemmes som en symbolhandling. Der er vagtige argumen-
ter for denne bestemmelse, og derfor kan dette afsnit styrke tekstens
apokalyptiske praeg. Det samme kan forudsigelsen i vers 13-16. Det
sidste vaesentlige element i analysen er faklen og ovnen i vers 17, der
symbolsk viser Jahves narver.

3. Diskussion: Abrams syn som apokalyptisk tekst

Mediet: Skriftlighed, dbenbaring, dromme og visioner

Taylors forste kendetegn udtrykkes ikke direkte i 1 Mos 15, og det
samme gelder for resten af Forste Mosebog. Bevidstheden om skrif-
ter findes i 1 Mos 5,1, der med udtrykket “slzgtsbog” (N7777 190) an-
tyder, at Forste Mosebog er blevet til pa baggrund af tidligere skrifter.
Dette tilfeelde er dog et stykke fra den form for skriftlige bevidsthed,
der kendetegner de apokalyptiske tekster (jf. Dan 7,1). Forst senere
i Pentateuken henvises der eksplicit til skriftlig aktivitet eller andre



280 Mads Due

skrifter (2 Mos 17,14; 24,7; 4 Mos 21,14; 5 Mos 28,58). Disse tilfzlde
minder i hgjere grad om forekomsterne i Daniels Bog. En hel del
henvisninger til skrifter i den apokalyptiske litteratur peger tilbage
pa tidligere kanoniske skrifter (fx Dan 9,2). Denne form for brug af
kanoniske skrifter ville vere unaturlig i Forste Mosebog, der — uanset
hvornir den nuvarende form af teksten er blevet til — er noget af det
forste i den bibelske fortelling. Skriftlighed er altsd ikke et tydeligt
element i 1 Mos 15, og selvom dette pa sin vis er forventeligt, er dette
en udfordring for tesen om at Abrams syn er en apokalyptisk tekst.

Et grundleggende element i 1 Mos 15 er dbenbaring, og dermed
etableres der en relation til apokalyptikken (jf. Dan 7,1). Abenba-
ringsformen adskiller sig fra resten af Teras slaegtshistorie, da Jahves
ord kommer til Abram “i et syn” (710%2). Det forhold at teksten
sprogligt set er anderledes end den nzre litterere kontekst ma for-
klares, og en placering inden for den apokalyptiske diskurs kan mu-
ligvis vare losningen. Abenbaringens budskab er umiddelbart util-
gengeligt, men gives af Jahve til profeten Abram (jf. 1 Mos 20,7).
Budskabet gzlder i hej grad fremtiden (jf. vers 13-16), og dermed
spejler teksten senere apokalyptiske abenbaringer (fx Dan 7). Dog er
dbenbaring et grundlaeggende trek ved de bibelske skrifter generelt,
og dermed er abenbaringsaspektet i 1 Mos 15 hverken et argument
for eller imod at placere teksten inden for en apokalyptisk diskurs.

At 1 Mos 15 omhandler et “syn” (7]77%) forekommer mig det bedste
argument for at behandle teksten som en apokalyptisk tekst (jf. Dan
7,1). Det angives aldrig eksplicit, at synet slutter, og derfor er hele tek-
sten muligvis en vision. Som navnt kan dette forhold maske forklare
episodens kronologi bedre end andre tolkninger, fordi der i sa fald er
tale om en form for vision logic, hvor temporale, spatiale og fysiologi-
ske regler er sat ud af kraft (jf. Flannery 2014, 104-5). Dermed er det
ikke udtryk for en langstrakt kronologi, at begivenhederne foregar
om natten (vers 1-6), om dagen (vers 7-11), om aften (vers 12-16) og
om natten (vers 17-21). Der er snarere tale om et rekke afgrensede
syner, der blot felger hinanden i fortzllingen, som det muligvis er
tilfeldet i Dan 7. Ordet 7] er for mig at se et af de vasentligste
argumenter for at lese teksten i lyset af apokalyptikken.

Mystikken: Pseudonymitet, hemmeligheder, symboler

Pseudonymitet er sveert at knytte til 1 Mos 15. Teksten indgér i Pen-
tateuken, som er anonym, ikke pseudonym. Teksterne er traditionelt
blevet koblet til Moses (fx Mark 12,26; Luk 16,29), men teksterne
selv angiver ikke eksplicit forfatteren. De typiske apokalypser er til-
skrevet Abraham, Enok og Moses, og dermed bruger disse tekster



Hvad Abram si 281

den autoritet, personerne har faet ved at indga i Pentateuken. Der er
autoritet i disse navne, og dermed er det ikke uvasentlig at det netop
er Abram, der modtager et syn i 1 Mos 15. Dog er denne tilskrivning
umiddelbart af en anden type end den, der findes i de typiske apoka-
lypser, og dermed kan pseudonymitet ikke bruges som argument for,
at Abrams syn ligner en apokalyptisk tekst.

Ved at betone gnsket om viden (vers 8) og meddelelsen af denne
viden (vers 13-16), kobles 1 Mos 15 i nogen grad til de apokalyptiske
tekster. Abram ensker viden om fremtiden, men den viden han far
givet, er ikke specielt hemmelighedsfuld. Teksten er ikke si esoterisk
som senere apokalypser (jf. Dan 12,9). Den fremtid, Abram gnsker
at vide noget om, udlegges i klare termer. Han skal fa efterkommere,
og disse efterkommere skal — efter 400 ar i Egypten — fa landet. Der
er altsd ikke umiddelbart tale om hemmelig viden for de fa indviede,
men en klar forudsigelse af nationens fremtid. At det hemmeligheds-
fulde er fraverende i teksten, kan vare et argument imod at lese
Abrams syn i lyset af de apokalyptiske tekster.

Det grundleggende budskab, der formidles i teksten, er i mange
tilfzelde kryptisk. Dog skal det praciseres, at det symbolske sprog i
apokalyptiske tekster typisk drejer sig om sprogets reference (jf. Dan
7,16-27). Udtrykket Py 12 i vers 2 og leddet 71R7% 2 729 i vers 6
kan ikke umiddelbart tages som udtryk for apokalyptlsk symbolik,
da der her i stedet er tale om kompliceret syntaks. Teksten indeholder
fire elementer, hvor syntaksen er klar, men referencen er sloret. I disse
tilflde bliver sporgsmalet altsd, om tilsleringen er bevidst, og om der
dermed er tale om et apokalyptisk treek. Det forste tilfeelde er henvis-
ningerne til Eliezer, der forekommer i vers 3 og 4, henholdsvis “mit
hus’ sen” (°N°2777) og “denne” (7). Det andet er “en, som vil udga fra
dit eget skod” (7°¥mm R¥> WNR). De sidste to kryptiske elementer er
leddene “et land, som ikke er til dem” (@77 X2 IX) og “det folk, som
de skal trelle for” (172y> WX "137) i vers 13-14. Disse fire tilfelde er
altsa kryptiske i referencen, men i dem alle kan der vere tale om sti-
listisk variation eller poetisk sprog. Dermed er der ikke ngdvendigvis
tale om et apokalyptisk trak.

Et led, der i hgjere grad édbner for en apokalyptisk lesning, er
“udenfor” (7¥I3) i vers 5, der er blevet tolket som begyndelsen pa
en himmelrejse af nogle rabbinere (GenRab 44,12). Derudover er de
klareste symboler i teksten “stjernerne” (2°22137) i vers 5, “et stort
merke” (71773 712W0) i vers 12 og “en rygende ovn og en brendende
fakkel” (WY 7921 WY 7330) i vers 17. Stjernerne symboliserer Abrams
fremtidige efterkommere, mens meorket er en serlig storrelse, der
klart adskilles fra det naturlige meorke i vers 17. Ovnen og faklen
symboliserer Jahves nerver. Sidst skal navnes riten i vers 9-11, der



282 Mads Due

med god grund kan tolkes som en symbolhandling. Ogsa dele af ri-
ten er blevet tolket som apokalyptiske symboler i trdd med Dan 7 (jf.
GenRab 44,15). Altialt kan de symbolske elementer i 1 Mos 15 i hej
grad koble teksten til apokalyptikken.

Kampen: Angelologi, dialektik og forudbestemmelse

En “engel” (7X77) er en himmelsk budbringer (Kshler m.fl. 2000,
585-86), og der er ingen af disse i 1 Mos 15. Her kommer “Jahves
ord” (77177127) til Abram, og Jahve taler direkte til ham. Der er in-
gen angelus interpres, der agerer mellemmand og udfolder budskabet
(jf. Dan 7,16). Abrahamsapokalypsen indeholder denne type engel
(ApokAb 10,1-7), og dette forhold viser, at en typisk apokalyptisk
tekst har set en mangel i den kanoniske fortelling. Engle spiller en
central rolle i resten af Teras slaegtshistorie (1 Mos 16,7; 19,1; 21,17;
22,11), og dermed kunne der i teorien have figureret engle i 1 Mos 15.
Teksten indeholder dog andre manifestationer af Jahve narver, nem-
lig “en rygende ovn og en brendende fakkel” (W& 79871 WY 7910) i
vers 17. Derudover skal det navnes, at engle er inkluderet i opfyldel-
sen af forudsigelsen i vers 13-16. Dommen over Egypten sker ifolge
2 Mos 12,23 ved “odeleggeren” (N°7Wn7), der i S1 78,49 fortolkes
som “onde engle” (2°¥7 *2X871). I 2 Mos 14,19 spiller “Guds engel”
(@778 78¥70) rollen som den, der leder israelitterne ud af Egypten.
Den manglende angelologi kan vare et vigtigt argument imod at laese
Abrams syn apokalyptisk, men omvendt kan tilfojelsen af en engel i
Abrahamsapokalypsen tyde pd, at engle for antikke lesere passer fint
ind i fortallingen.

1 Mos 15 vidner ikke om nogen skarp dialektik. Fjenderne i tek-
sten er egypterne i vers 14 og amoritterne i vers 16, og dermed er
der tale om dennesidige storrelser. Der er ikke nogen kosmisk kamp
som i Abrahamsapokalypsen (ApokAb 13,1-8). En sidan tilfejelse i et
klassisk apokalyptisk veerk tydeligger, at den apokalyptiske dialektik
mangler i den kanoniske fortzlling, men samtidig at en sidan tilfe-
jelse var naturlig for den antikke laeser. Der er et dialektisk element i
opfyldelsen af vers 13-16, for 2 Mos 12,12 angiver, at Jahve i dommen
over egypterne i lige s hoj grad demmer “alle Egyptens guder” (2
0787 °72X). Dialektikken er altsi ikke si fiern fra Abrams syn som

forst antaget.

Teksten er rundet af en grundleggende forudbestemmelse, men
dette kan siges at vere tilfzldet for de bibelske skrifter generelt. Hvad
der adskiller den apokalyptiske version af forudbestemmelse fra den
generelle, er muligvis, at den denne giver et uhyre detaljeret indblik
i fremtiden. Dette trek skyldes i hoj grad genregrebet vaticinium ex



Hvad Abram si 283

eventu, hvor profetien skrives sent, men placeres i en fjern fortid. Der-
udover prasenteres fremtiden typisk i perioder, der aflgser hinanden.
I vers 13-16 prasenteres en fremtid for folket med seks faser: De skal
vere “fremmede” (73), “trelle” (72V) og “plages” (71V). Dernzst vil
Jahve “demme” (1°7), og si skal folket “ga ud” (XX°) og “vende til-
bage” (1) til Kana'an. Derudover viser teksten en interesse i tal
ved at nevne de 400 ar i vers 13. Indvandringen i Kana’an skal forst
ske, nar “amoritternes skyld” (7287 139) er “fuldstendig” (Q7Y). Det
er forst og fremmest forudsigelsen i vers 13-16, der udtrykker dette
genretrek.

Endetiden: Krise, trofasthed, dom og hib

1 Mos 15 handler om Abram selv og hans efterkommeres nert fore-
stdende fremtid. Der er altsd ikke umiddelbart tale om endetidslit-
teratur (jf. Dan 12,9). Dog beskrives to krisesituationer, nemlig at
Abram er “barnles” (°7Y) i vers 2 og at folket skal “trelle” (72V) og
“plages” (711V) i vers 13. Kun laeseren ved, at disse kriser loses for ende-
tiden. Det er vaesentligt at se, hvor altomfattende disse kriser md have
veret for henholdsvis Abraham og folket. Ved at bruge udtrykket “i
de sidste dage” (@227 NOR3) flere steder (1 Mos 49,1; 4 Mos 24,14;
5 Mos 4,30; 31,29), udviser den lidt storre litterere kontekst en vis
interesse i endetiden. Alt i alt er krise- og endetid maske ikke sa langt
fra 1 Mos 15 som ferst antaget.

Den trofaste rest, der overlever krisen, er i nogen grad et tema i tek-
sten. For det forste er Abram og de efterkommere han loves, en rest
af gudfrygtige blandt alle jordens folk. For det andet er Abrams ef-
terkommere mere specifikt en rest i Egypten (jf. 1 Mos 45,7). For det
tredje beskrives Abram selv i vers 15 som en, der “skal ga ind” (X121)
til fedrene “med fred” (@17%3). Abram holder ud, og dette minder
om Daniels endeligt (Dan 12,13). Ogsi ved dette tema fornemmes
det, at Abrams syn maske ikke er en typisk apokalypse, men alligevel
pa en made deltager i den apokalyptiske diskurs.

1 Mos 15 beskriver Jahves dom over egypterne og amoritterne, og
dommen er vendepunktet i forudsigelsen i vers 13-16. Jahve vil ifolge
vers 14 “demme” (1°7) Egypten, fordi israelitterne “treeller” (72¥) for
dem og egypterne “plager” (71¥) dem. Amoritterne demmes ifolge
vers 16 grundet deres “skyld” (11¥). Ud fra ordet “ogsa” (D3) i vers 14
har nogle rabbinere set en kobling mellem dommen over egypterne
og dommen over verdensrigerne i Dan 7 (GenRab 44,19). Selvom
dommen i 1 Mos 15 ikke er lige si omkalfatrende som den apokalyp-
tiske dom i Daniels Bog, har dommen alligevel et apokalyptisk preg.



284 Mads Due

Hébsmotivet er at finde i 1 Mos 15, og det gelder primart i to hen-
seender. Svaret pd Abrams personlige krise er, at “en, som vil udga fra
dit eget skad” (Y17 R¥> WX) skal arve ham. Dette hab opfyldesi 1
Mos 21, hvor Isak fodes. Denne mirakulese fodsel er nermest at for-
std som en nyskabelse. I s fald er der tale om et hib og en opfyldelse,
der ligger uden for den almindelige tilveerelse. Svaret pa nationens
krise er, at Jahve vil “demme” (]°7) egypterne, si israelitterne kan “ga
ud” (R¥°) af Egypten og “vendte tilbage” (210) til Kana’an. Fremti-
den er altsd lys, bade for Abram personligt og for nationen. Abrams
endeligt er ogsé positivt, da han ifelge vers 15 “skal g ind” (X127) til
feedrene “med fred” (272%3). Her udtrykkes muligvis en idé om ef-
terlivet (Sarna 1989, 116). Samlet set kan apokalyptikkens habsmotiv
i nogen grad genfindes i 1 Mos 15.

4, Konklusion

Denne undersogelse viser, at Abrams syn i 1 Mos 15 indeholder en
rekke ord, symboler og temaer, der med al sandsynlighed kobler tek-
sten til den antikke jodisk apokalyptik. Negleordet 71777 bestemmer
muligvis hele teksten som et syn, og dermed far dette ord stor betyd-
ning for, hvordan resten af teksten tolkes. Dertil lzgges de tre tilfel-
de af rabbinsk eksegese, der kobler teksten til apokalyptikken. Disse
nedslag viser, at en apokalyptisk lesning af Abrams syn ikke er et
moderne nybrud. Ud fra Taylors tretten karaktertraek stir det klart,
at 1 Mos 15 i nogen grad afspejler apokalyptikkens kendetegn og te-
maer. Der er altsi en vis kumulativ styrke i argumentet. Selvom ingen
af elementerne i Abrams syn indiskutabelt kan kobles til apokalyp-
tikken, kan det alligevel hevdes, at Abrams syn i nogen grad deltager
i den apokalyptiske diskurs. Derfor kan det give mening at tolke 1
Mos 15 som en proto-apokalyptisk tekst. Dermed forstas teksten pa
linje med andre gammeltestamentlige tekstafsnit, der med ord, sym-
boler og temaer danner baggrund for de senere apokalyptiske tekster.

Litteratur
Bar, Shaul. 2001. A Letter That Has Not Been Read: Dreams in the Hebrew
Bible. Cincinnati: Hebrew Union College Press.

Barton, J. 2007. Oracles of God: Perceptions of Ancient Prophecy in Israel
after the Exile. New edition. Oxford: Oxford University Press.



Hvad Abram si 285

Bauer, W. m. fl. 2000. A Greck-English Lexicon of the New Testament and
Other Early Christian Literature. 3rd ed. Chicago: University of Chi-

cago Press.

Childs, Brevard S. 1983. Introduction to the Old Testament as Scripture.
London: SCM Press.

Collins, John J. 1979. Apocalypse: The Morphology of a Genre. Semeia 14.
Missoula: Society of Biblical Literature.

—. 1994. Daniel. Minneapolis: Fortress Press.

—. 2015. Apocalypse, Prophecy, and Pseudepigraphy: On Jewish Apocalyptic
Literature. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company.

—. 2016. The Apocalyptic Imagination: An Introduction to Jewish Apocalyp-
tic Literature. 3rd edition. Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub-
lishing Company.

De Regt, Lénart. 2019. Linguistic Coberence in Biblical Hebrew texts: Ar-
rangement of information, participant reference devices, verb forms, and
their contribution to textual segmentation and coherence. Perspectives on
Hebrew Scriptures and its Contexts 28. Piscataway: Gorgias Press.

Flannery, Frances. 2014. “Dreams and Visions in Early Jewish and Early
Christian Apocalypses and Apocalypticism.” I 7he Oxford Handbook of
Apocalyptic Literature. Red. John J. Collins, 104-120. Oxford: Oxford

University Press.

Frow, John. 2015. Genre. 2nd edition. New Critical Idiom. New York:
Routledge.

Goft, Matthew J. 2018. “The Apocalypse and the Sage: Assessing the
Contribution of John J. Collins to the Study of Apocalypticism.” I
Apocalyptic Thinking in Early Judaism: Engaging with John Collins’ The
Apocalyptic Imagination. Red. Sidnie White Crawford og Cecilia Was-
sen, 8-22. Supplements to the Journal for the Study of Judaism 182.
Leiden: Brill.

Goldingay, John. 2020. Genesis. Baker Commentary on the Old Testa-
ment Pentateuch. Grand Rapids: Baker Academic.

Hamilton, Victor P. 1990. 7he Book of Genesis, Chapters 1-17. The New
International Commentary on the Old Testament. Grand Rapids: Wil-
liam B. Eerdmans Publishing Company.

Hanson, Paul D. 1979. The Dawn of Apocalyptic: The Historical and Socio-
logical Roots of Jewish Apocalyptic Eschatology. Revised edition. Phila-
delphia: Fortress Press.



286 Mads Due

Keil, Carl F. og Franz Delitzsch. 1978. “The First Book of Moses.” I Carl
F. Keil og Franz Delitzsch, 7he Pentateuch. Commentary on the Old
Testament. Vol. 1, 33-414. Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub-
lishing Company.

Kohler, Ludwig m. fl. 2000. 7he Hebrew & Aramaic Lexicon of the Old
Testament. 5 vols. Leiden: Brill.

McKeown, James. 2008. Genesis. The Two Horizons Old Testament Com-
mentary. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company.

Newsom, Carol A. 2014. “The Rhetoric of Jewish Apocalyptic Literature.”
I The Oxford Handbook of Apocalyptic Literature. Red. John J. Collins,
201-217. Oxford: Oxford University Press.

Sarna, Nahum M. 1989. Genesis. The JPS Torah Commentary. Phila-
delphia: The Jewish Publication Society.

Taylor, Richard. A. 2016. Interpreting Apocalyptic Literature: An Exegetical
Handbook. Handbooks for Old Testament Exegesis. Grand Rapids:
Kregel Academic.

Walton, John H. 2009. “Genesis.” | Genesis, Exodus, Leviticus, Numbers,
Deuteronomy. Red. John H. Walton, 2-159. Zondervan Illustrated
Bible Backgrounds Commentary. Vol. 1. Grand Rapids: Zondervan.

Wenham, Gordon. J. (1987). Genesis 1-15. Word Biblical Commentary.
Dallas: Thomas Nelson Inc.

von Rad, Gerhard. 2001. Old Testament Theology. Vol. 2. The Old Testa-

ment Library. San Francisco: Harper & Row Publishers.

Kildetekster

“1 Enoch.” 1983. 1 The Old Testament Pseudepigrapha. Red. James H.
Charlesworth. Vol. 1: Apocalyptic Literature and Testaments, 5-89.
New York: Doubleday.

4QEschatological Midrash (4Q174 1-3 ii 3). Qumran Digital: Text and
Lexicon. Hentet 21. november 2024 fra https://lexicon.qumran-digital.
org/.

“Apocalypse of Abraham.” 1983. 1 The Old Testament Pseudepigrapha. Red.
James H. Charlesworth., Vol. 1: Apocalyptic Literature and Testa-
ments, 681-705. New York: Doubleday.

Biblia Hebraica Stuttgartensia. 2003. Red. Karl Elliger, Wilhelm Rudolph
og Gérard E. Weil. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft.



Hvad Abram si 287

“Jewish Antiquities.” 1999. I The Complete Works of Josephus. Overs. Wil-
liam Winston. Revised Edition, 45-661. Grand Rapids: Kregel.

“Tubilees.” 1983. I The Old Testament Pseudepigrapha. Red. James H.
Charlesworth., Vol. 2: Expansions of the “Old Testament” and Le-
gends, Wisdom, and Philosophical Literature, Prayers, Psalms and
Odes, Fragments of Lost Judeo-Hellenistic Works, 35-142. New York:
Doubleday.

Novum Testamentum Graece. 2012. Red. Kurt Aland, Barbara Aland, Jo-
hannes Karavidopoulos, Carlo M. Martini og Bruce M. Metzger. 28th
Edition. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft.

Septuaginta: Id est vetus testamentum graece iuxta LXX interpretes. 2006.
Red. Alfred Rahlfs og Robert Hanhart. Editio altera. Stuttgart: Deuts-
che Bibelgesellschaft.

The Sefaria Midrash Rabbah. 2022. Red. Michael Siev og Yaacov Francus.
Sefaria. Hentet 21. november 2024 fra https://www.sefaria.org/texts.



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025, s. 288-304

Se, hvilket menneske!

En undersegelse af mennesket som etisk subjekt hos
Dietrich Bonhoeffer med fokus pé inspirationen fra Seren

Kierkegaard

Bach.theol., Agnes Marie Plougmann &
lektor, dr.theol., Ulrik Nissen

Aarbus Universitet

Abstract: The article seeks to shed new light on Dietrich Bonhoeffer’s
Christian ethics by exploring the human being as an ethical agent in his
work. Here, the inspiration from Seren Kierkegaard cannot be denied.
However, the similarities between the two reach further than has hith-
erto been widely acknowledged. The emphasis on the individual in the
earlier works of Bonhoeffer, such as Discipleship, does not fade away in
his later works; the Kierkegaard-inspired faith and contemplation of the
individual is the basis upon which Bonhoeffer’s Christian ethics stand.
It must therefore be acknowledged that, for Bonhoeffer, the Christian
human being does not find herself in a passive state regarding Christian
ethical action, as has often been assumed. By exploring Bonhoeffer’s
understanding of the individual and his inspiration from Kierkegaard,
the works of both will be further illuminated and the Lutheran legacy
that they share will be clarified.

Key words: Dietrich Bonhoeffer — Soren Kierkegaard — moment of faith
— act of faith — ethical agent — reflection — paradox of incarnation —
homo incurvatus in se — self-denial — communicatio idiomatum.

Introduktion

Dietrich Bonhoeffer formulerer en ngje sammenvevet etisk teologi,
hvor ekklesiologien er i tet forbindelse med kristologien; Kristus er
forst og fremmest at erfare gennem kirkens fellesskab. Kristus er si
tet forbundet med kirken, at det ofte tolkes siledes, at mennesket
kun gennem kirkens fellesskab kan komme Kristus nar. Det er en
del af baggrunden for, at det sociale aspekt, som kommer til uderyk
gennem denne tette forbindelse, ofte er i fokus i Bonhoefter-forsk-
ningen. Nogle positioner taler for, at det enkelte menneske i Bon-
hoeffers etik derfor ber opfattes som passivt, forstiet som et svagt

etisk subjekt betinget hovedsageligt af det ekklesiologiske fallesskab.



Se, hvilket menneske! 289

Tolkningen bliver dermed, at det kun er ved Kristi handling i men-
nesket som en del af et fallesskab, at der kan vere tale om etik i en
Bonhoeftersk forstand.!

Der er dog ogsd modsvar til denne tolkning. Blandt andet Gerald
McKenny argumenterer for, at det frihedsbegreb, der er centralt for
Bonhoeffers etik, er problematisk; nir friheden tenkes ekklesiolo-
gisk frem for som et karaktertrek kan mennesket ikke hzvdes at
vere ansvarligt — og netop ansvaret er et ngglebegreb hos Bonhoef-
fer. Her fremhzaver McKenny altsd en udfordring i Bonhoeffers etik
(McKenny 2019). Det enkelte menneskes betydning i Bonhoefters
teologi fremhzves ogsa af Christoph Barnbrock, der indvender, at
menneskets refleksion er grundleggende for et kristent fallesskab
(Barnbrock 2023). Bide hos McKenny og Barnbrock ses altsa et for-
sog pa at fremhzve individet i tolkningen af den Bonhoefferske etik.
I denne artikel rejser vi spergsmalet, om betydningen af det etiske
subjekt hos Bonhoeffer er delvist overset. Det er vores antagelse, at
subjektet ma betones starkere. Ved at fremhave menneskets subjek-
tivitet som grundlaget for, at individet kommer til tro og handler
etisk i overensstemmelse med denne tro, vil det etiske subjekt fremsta
tydeligere i den Bonhoefferske etik. Dermed fremlaegger vi et forslag
til, hvorledes ansvaret hos Bonhoeffer vil kunne legge storre vaegt pa
det enkelte menneske i stedet for at dette stir udenfor, som McKenny
har papeget.

Der er udbredt enighed om, at Bonhoeffer tilleegger individet stor
betydning i Nachfolge under inspiration fra Seren Kierkegaard. Selv-
om der foreligger adskillige komparative undersegelser af de to teo-
loger,” har forskningen dog samtidig vist, hvordan Bonhoeffer tager
mere afstand fra Kierkegaard i sin senere teologi.’ Hvor Nachfolge
saledes drager tydelig inspiration fra Kierkegaards betoning af det en-
kelte menneske, er Bonhoeffers fokus skiftet i det senere vark Ethik,
hvor det i hgjere grad er det kollektive og sociale aspekt, som er frem-
tredende. Dog er det vores opfattelse, at dette individuelle aspekt,
som bade Kierkegaard og Bonhoeffer tilskriver sig i henholdsvis
Philosophiske Smuler og Nachfolge, ogsa har grene ind i Bonhoeffers
udlegning af etikken i Ezhik. Derfor vil vi i det folgende undersoge

1. Af eksempler pa teologer, der fremlagger denne mere passive forstaelse af men-
nesket i Bonhoeffers etik kan fremhaves Hans G. Ulrich, hvis tolkning lyder, at
det enkelte menneske slet ikke kan adskilles fra kirkens fallesskab (Ulrich 2019).
Herudover kan ogsd Joseph McGarrys udlegning af begrebet asymmetrisk handle-
frihed nevnes (McGarry 2014).

2. Se bl.a. Kirkpatrick 2011.

3. David Law taler eksempelvis for, at Bonhoeffer videreudvikler Kierkegaards
koncept om efterfolgelse til noget bedre i kraft af at pafore det et socialt og ekkles-
iologisk aspekt (Law 2011).



290 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

Kierkegaard og Bonhoeffer indbyrdes og fokusere pa, hvordan forst-
nzvntes betoning af subjektet ogsd gor sig galdende i Bonhoeffers
posthume verk Ethik. Dermed vil menneskets subjektivitet vise sig at
have en lige s stor betydning i etikken, som det er tilfzldet i troens
afgorelse — og det er vores opfattelse, at det netop er inspirationen fra
Kierkegaard, der bestar. Formalet med nervarende artikel er derfor
at underspge menneskets subjektivitet i Bonhoeffers etik. Her tilstre-
ber vi at udlegge, hvordan Bonhoeffer drager inspiration fra Kier-
kegaard i ikke blot sin forstaelse af troens afggrelse i Nachfolge, men
ogsd i den etiske handling i Ethik. Dermed vil det blive tydeligere un-
derstreget, at den menneskelige subjektivitet ogsa spiller en vasentlig
rolle i Bonhoeffers etik.

Det er dog hermed ikke intentionen at se bort fra den sociale di-
mension af den Bonhoefferske etik, ¢j heller at betegne Kierkegaard
som udelukkende individfokuseret.* Det er derimod hensigten at
fremhave en vasentlig side af Bonhoeffers etik, der efter vores opfat-
telse hidtil ikke har faet tilstreekkelig opmarksomhed.

Artiklens indhold falder i fire dele. Indledningsvist bestemmer vi
den etiske refleksionsevne som vores kriterium for menneskets sub-
jektivitet og knytter det til Bonhoefters forstaelse af etikken. Herefter
folger en behandling af det enkelte menneske som et subjekt forst i
sin kommen til tro, som betegnes troens afggrelse, dernzst en be-
handling af menneskets handlemade ud fra denne tro, som betegnes
troens handling. Til sidst praciserer vi vores forstaelse af refleksions-
evnen som kriterium for det etiske subjekt.

1. Bestemmelse af det etiske subjekt i Dietrich Bonhoeffers etik

For at kunne beskaftige os med mennesket som et etisk subjekt ma
vi forst fastlegge et kriterium for denne betegnelse. Den etiske re-
fleksion forstdet som den etiske agents evne til at reflektere over sine
handlinger er et alment anerkendt kriterium pa etisk subjektivitet.”
Overordnet kan denne forstielse folges fra antikkens forstaelse af den
praktiske klogskab til modernitetens fremhavelse af det autonome
subjekt. Det er ogsi tilfeldet i nyere etik, hvor den etiske refleksion

4. For en nzrmere udlegning af forholdet mellem det individuelle og det sociale
aspekt i den Kierkegaardske etik, se Seltoft 1998.

5. Bl.a. Anne Marie S. Christensen anvender ordet etik som “den filosofiske akti-
vitet, som bestér i at reflektere over vores konkrete ideer om det gode” (Christensen

2014, 7).



Se, hvilket menneske! 291

typisk opfattes som menneskets betingelse for at kunne treffe velbe-
grundede, etiske afgprelser.

Idet Bonhoefter lader sig inspirere af Kierkegaard, indleder vi med
at identificere det etiske subjekt hos Kierkegaard, som forst og frem-
mest opererer med et begreb om Selvet. I Sygdommen til Doden be-
tegnes selvet som en eksistensbevagelse, et selv-forhold: “Mennesket
er Aand. Men hvad er Aand? Aand er Selvet. Men hvad er Selvet?
Selvet er et Forhold, der forholder sig til sig selv, eller er det i Forhol-
det, at Forholdet forholder sig til sig selv; Selvet er ikke Forholdet,
men at Forholdet forholder sig til sig selv.” (SKS 11, 6) Det er et dif-
fust begreb, der udvider hans tidligere bestemmelse i Begreber Angest:
“Mennesket er en Synthese af det Sjelelige og det Legemlige. Men en
Synthese er utenkelig, naar de Tvende ikke enes i et Tredie. Dette
Tredie er Aanden.” (SKS 4, 18) For Kierkegaard er selvet dermed et
subjekt, der bade forholder sig til sig selv og til det at forholde sig.®

For at dette subjekt-selv dog kan blive et etisk selv, kraever det ifol-
ge pseudonymet Assessor Wilhelm i Enten-Eller, at selvet velger sig
selv til — her opstar selvbevidstheden: “Forst naar man i Valget har
overtaget sig selv, ifert sig sig selv, gjennemtrangt sig selv totalt saale-
des, at enhver Bevagelse er ledsaget af Bevidstheden om et Ansvar
for sig selv, forst da har man valgt sig selv ethisk” (SKS 3, 85; Gron
2023, 239). Mennesket treder altsa forst ind i den etiske handlings
domane, nir det i selvbevidstheden treder ud over sig selv. Det etiske
subjekt kendetegnes siledes hos Kierkegaard ved en bevidsthed om
og valg af sig selv. Dog kan denne selvbevidsthed udgere et problem,
hvis ikke den forholder sig til noget ydre. Det vil i det folgende vise
sig, at menneskets selv-forhold mé have bade et indre og et ydre ori-
enteringsspunkt for at vaere konstruktiv i biade troens afgorelse og
troens handling.

Ogsa for Bonhoeffer er afggrelsen vasentlig. Det viser sig bade i
forhold til troen, som vi vil se i Nachfolge, og for etikken. I Ethik
beskriver han, at “Verstand, Erkenntnisvermogen, aufmerksame
Wahrnehmung des Gegebenen” er nedvendige for at kunne handle
i overensstemmelse med Guds vilje — altsd refleksion (DBW 6, 326).
Ogsi her viser det sig, at refleksionen har bade et indre og et ydre ori-
enteringspunkt. Derfor bliver refleksionen det kriterium, som vi vil
definere et etisk subjekt ud fra i nerverende artikel, og det er denne,
som vi afseger i Bonhoeffers etik.

6. Det ber her navnes, at Begrebet Angest udlegger selv-forholdet som angstens
ophav, det vil sige noget negativt (SKS 4, 18). Pointen i det folgende er at vise, hvad
Kierkegaard i dette veerk ogsa udlegger, nemlig at dette selv-forhold og selv-reflek-
sionen har to udfaldsmuligheder: enten tro eller synd, alt efter om mennesket aktivt
lader sig overgive til Guds vilje (“Forsynet”) eller ¢j (s.st., 65-67).



292 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

Nar det hermed er bestemt, at menneskets evne til etisk refleksi-
on ogsa er nodvendig hos Bonhoeffer, ma det dog samtidigt fastslas,
hvad der for Bonhoeffer menes med etik. For Bonhoeffer er det cen-
tralt, at “Das Gebor ist die einzige Ermdchtigung zur etischen Rede”
(s.st., 381). Det etiske har sit ophav i Guds vilje, ellers gor mennesket
sig selv til herre over etikken (365-82).” Mennesket kan derfor ikke
bero pa sit eget kendskab til godt og ondt. I kraft af sin status som
faldet lever mennesket i disharmoni med sit guddommelige ophav,
hvorfor det handler ud fra “Gutes und Boses eigener Wahl gegen die
ewige Erwihlung Gottes” (304). Dermed er den menneskelige reflek-
sionsevne altsd ikke nok til at identificere et etisk subjekt hos Bonho-
effer; der ma vare tale om et kristent subjekt forstaet som et subjekt,
der soger en erkendelse af Guds vilje. Kun i overensstemmelse med
Guds bud — dbenbaret i Kristus — kan mennesket handle etisk: “Der
Ursprung der christlichen Ethik ist nicht die Wirklichkeit des eige-
nen Ich...sondern die Wirklichkeit Gottes in seiner Offenbarung in
Jesus Christus” (33). Dermed er den etiske refleksion hos Bonhoeffer
en troens handling. Troen satter sig igennem i denne etiske afgorelse.

2. Det etiske subjekt i troens afggrelse

Idet vi her beskeaftiger os med det etiske subjekt forstaet som et kri-
stent subjekt, ma vi forst undersoge Bonhoefters forstielse af subjek-
tet i troens afgorelse. I det omfang der her er tale om en afggrelse, kan
vi ogsa beskrive det som troens handling. Troen udtrykker sig i denne
handling. Ferst ser vi pd, hvordan troens afggrelse opstar, og dernaest
hvordan det enkelte menneske handler i denne troens afggrelse. Ud-
gangspunktet for dette er Bonhoefters Nachfolge i en samlasning med
Kierkegaards Philosophiske Smuler.

Det paradoksale kald til efterfolgelse

Det centrale motiv for Bonhoeffer i Nachfolge er at udlaegge efterfol-
gelse af Kristus som midtpunkt for det kristne liv og den kristne tro.
Dog er det kun Kiristi kald til det enkelte menneske, der kan danne
grundlag for denne efterfolgelse. Kaldet dbner samtidigt for troens
mulighed gennem en lydighed over for dette kald (DBW 4, 50-52).
Det prekare er nu, at den kaldede kun kan folge dette kald ud fra

troen:

7. Bonhoeffer er her i gvrigt praget af Karl Barth (McKenny 2021).



Se, hvilket menneske! 293

So ist in der Tat der erste Schritt des Gehorsams schon selbst ein Tun
des Glaubens an das Wort Christi. Es wiirde aber den Glauben als
Glauben véllig verkennen, wenn nun daraus wieder geschlossen wiirde,
es sei also der erste Schritt doch nicht mehr nétig, weil doch der Glaube
schon da sei. Demgegeniiber muf§ dann geradezu der Satz gewagt wer-
den: erst muf§ der Schritt des Gehorsams getan sein, ehe geglaubt wer-
den kann. Der Ungehorsame kann nicht glauben. (55)

Det rejser et lydighedens paradoks; kun den, der er lydig mod kaldet
til efterfolgelse, kan tro, men kun den, der tror, kan vere lydig mod
kaldet (52-57). Derfor ma det sporges, hvad der betinger den tro, der
gor den fundamentale lydighed mulig.

Den forudgiende tros betingelse er inkarnationen; nar Kristus kal-
der mennesket til efterfolgelse, er det Gud, der kalder (45-47). Det er
gennem en anerkendelse af Kristus som det guddommeligt kaldende
subjekt, at mennesket modtager denne forudgiende tro.* Her ses en
af de forste — og storste — ligheder med Kierkegaard. I Philosophiske
Smuler udlegger ogsa han inkarnationens vigtighed for troen.

Kierkegaard fremhzver inkarnationen som et paradoks: “det sam-
me Paradox har den Dobbelthed, ved hvilken det viser sig som det
absolute; negativt ved at bringe Syndens absolute Forskjellighed frem,
positivt ved at ville ophzve denne absolute Forskjellighed i den abso-
lute Lighed” (SKS 4, 18). Ligheden bestér i, at Gud har gjort sig selv
til menneske. Deroverfor er han dog ogsa den absolutte forskellighed
fra mennesket, for mennesket er syndigt, og Kristus er uden synd.
For at kunne afdzkke Kristi natur som den inkarnerede Gud, ma
mennesket forst acceptere inkarnationens paradoks (s.st., 11-21). Her
bliver mennesket stillet overfor en afggrelse, bade i kraft af forskellig-

heden og ligheden.

Homo incurvatus in se; om inkarnationens forskellighed

Den absolutte forskellighed mellem Kristus og mennesket kan men-
nesket kun erkende, hvis det er bevidst om sin synd. I Philosophi-
ske Smuler definerer Kierkegaard synden som forstandens streben;
forstanden seger at forsta inkarnationens paradoks, men kommer til
kort. I kraft af den absolutte forskellighed er Gud og Kristus noget
ubekendt. Derfor kan forstanden ikke erkende Gud, da den kun kan
erkende ud fra sig selv. Troen er dermed for Kierkegaard betinget af,
at mennesket trodser sin egen forstand (s.st.).

8. For en nzrmere udlegning af Kristus som mediator og hans betydning for etik-

ken hos bade Bonhoeffer og Kierkegaard, se Verhagen 2020.



294 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

I Philosophiske Smuler udlegger Kierkegaard, hvordan forstandens
umulige streben efter at forstd inkarnationens paradoks forer til
dens forargelse: “Dersom Paradoxet og Forstanden stede sammen...
Er Sammenstedet ikke i Forstaaelsen, da er Forholdet ulykkeligt, og
denne Forstandens, om jeg saa tor sige, ulykkelige Kjerlighed. . .kun-
de vi kalde bestemtere: Forargelse” (s.st., 18-19). Forstandens usand-
hed — synden — kan ikke begribe sig selv som synder. Her ses en
lighed med den trodsige fortvivlelse i Kierkegaards senere verk Syg-
dommen til Doden: “Den Synd at fortvivle om Syndernes Forladelse
er Forargelse” (SKS 11, 277). Her er mennesket bevidst om sin lighed
med det guddommelige — beskrevet som delagtighed i det evige —
men vil vare sig selv uden Guds indblanding: “Saa kommer Trodsen,
der egentlig er Fortvivlelse ved Hjlp af det Evige, den fortvivlede
Misbrug af det Evige, der er i Selvet, til fortvivlet at ville vare sig selv”
(s.st., 27). Ligesom med den svage fortvivlelse — fortvivlet ikke at ville
veare sig selv — betegner Anti-Climacus den trodsige fortvivlelse som
en indesluttethed: “jo mere aandelig Fortvivlelsen bliver, desto mere
er den selv opmearksom paa med demonisk Klegt at holde Fortvivlel-
sen indesluttet i Indesluttetheden, og desto mere opmarksom derfor
paa at sette det Udvortes i Indifferents” (s.st., 29). Det er den sam-
me indesluttethed, vi meder i forstandens streben efter at erkende
udelukkende ud fra sig selv i Philosophiske Smuler — en tilstand, hvor
mennesket kun forholder sig til sig selv og ikke forholder sig til noget
ydre.

P4 samme méde som Kierkegaard karakteriserer det syndige men-
neske som indesluttet, trekker ogsa Bonhoeffer pa det lutherske ud-
tryk for det syndige menneske som et homo incurvatus in se. 1 Schop-
fung und Fall udlegger han, at mennesket i kraft af syndefaldet har
faet et kendskab til godt og ondt, der ellers er forbeholdt Gud. Der-
med er mennesket blevet “sicut deus — der in seinem Aus-sich-her-
aus-wissen um gut und bése ... in seiner Aseitit, in seinem Alleinsein
gottgleiche Mensch” (DBW 3, 105). Bonhoeffers udlegning af det
infralapsariske, syndige menneske bliver hermed parallel med Kier-
kegaards definition af det trodsigt fortvivlende menneske, som Bon-
hoeffer ogsa udlegger i Ethik:

In der Entzweiung mit dem Ursprung um Gut und Bése wissend, tritt
der Mensch in die Reflexion auf sich selbst ein. Sein Leben ist nun sein
Sich selbst verstehen, wie es im Ursprung sein Gott-wissen war...Selbst-
erkenntnis ist die nie zum Ende gelangende Bemithung des Menschen
die Entzweiung mit sich selbst denkend zu tiberwinden, durch unauf-
horliches Sich unterscheiden von sich selbst zur Einheit mit sich selbst
zu kommen (310).



Se, hvilket menneske! 295

Menneskets syndighed defineres altsd bade hos Kierkegaard og Bon-
hoeffer som en indesluttethed kendetegnet ved menneskets forseg pa
at blive sig selv og at bedemme uden Gud — altsa forseget pa at reflek-
tere uden at forholde sig til noget ydre.

Her er de begge i overensstemmelse med deres lutherske ophav, som
det udlegges hos Matt Jenson: “Curved in on our own understan-
ding, we seek to set ourselves up as judge beside and with God....we
flee from God’s works in an attempt at self-formation” (Jenson 2007,
74). Dermed bringer troen et sporskifte for menneskets refleksion.
Hvor mennesket for har reflekteret over sig selv i denne indesluttet-
hed som et homo incurvatus in se, fordrer kaldet fra Kristus en ny
form for selv-refleksion. Her bydes mennesket at reflektere over sig
selv i relation til et ydre — Kristus — som netop et homo incurvatus
in se, idet dette er forskelligheden, der ligger mellem mennesket og
Kristus. Mennesket retter dermed blikket bort fra sig selv og i ste-
det mod Kristus, der dermed fordrer et nyt forhold til sig selv hos
mennesket — et selv-forhold betinget af Kristus og ikke af mennesket
selv.” Nar vi derfor argumenterer, at refleksionen kan fungere positivt
hos Bonhoeffer og Kierkegaard til trods for, at de satter lighedstegn
mellem denne og synden, hanger det siledes ngje sammen med, at
refleksionen — ogsa inden troens afggrelse finder sted — besidder en
positiv kvalitet pa grund af dens forhold til fornuften. Ogsa her viser
deres falles lutherske ophav sig.'

For Luther gor fornuften det muligt for mennesket at erkende den
naturlige lov, idet mennesket er skabt af Gud som et fornuftsvasen.
Béide den naturlige lov og erkendelsen af den er dermed bundet op
pa Guds vilje. Dog er der hos Luther en dobbelthed, idet menneskets
erkendelse af den naturlige lov er formerket efter faldet (Nissen 2019,
31-41). Mennesket er i kraft af sin intralapsariske status som et homo
incurvatus in se afskiret fra muligheden for at handle i klar overens-
stemmelse med Guds vilje (Olsson 1971, 121-122). Det skyldes, at

9. En intensiv sammenligning af Luthers, Bonhoeffers og Kierkegaards hamarto-
logier er ikke denne artikels fokus, hvorfor det ikke bliver udlagt yderligere end
ved at vise lighederne mellem Kierkegaards forargelse og trodsige fortvivlelse og
Bonhoeffers brug af homo incurvatus in se.

10. Her ma3 folge en pracisering. Luther og Bonhoeffer anvender begge primeart
glosen fornuft, mens Kierkegaard gor brug af ordet “forstand” i Philosophiske Smu-
ler. Merold Westphal har argumenteret for, at Kierkegaard slet ikke skelner mellem
forstand og fornuft i dette verk, men netop kritiserer den skelnen mellem forstand
og fornuft, som Kant og Hegel fremlagger, og erklerer sig uenig i deres betoning af
fornuftens autonomi over troen. Vi vil derfor argumentere for, at der til trods for et
forskelligt ordvalg kan arbejdes ud fra en lighed mellem Kierkegaards “forstandens
streben”, Luthers “formerkede fornuft” og Bonhoeffers “gefallene Vernunft”, som

det viser sig i det folgende (Westphal 2018).



296 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

den faldne fornuft, der kun har en formerket erkendelse af den natur-
lige lov, udelukkende kan erkende lovens krav og ikke Guds (frelses)
vilje (s.st., 31-32). Det er denne infralapsariske fornuftsforstielse, som
Bonhoeffer arbejder videre med i Ethik: “Freilich hort Vernunft nicht
auf Vernunft zu sein, aber sie ist nun gefallene Vernunft, die nur
das Gegebene der gefallenen Welt vernimmt, und zwar ausschlieflich
nach seiner inhaltlichen Seite” (DBW 6, 167). Fornuften ma derfor
vende tilbage til sit guddommelige ophav, hvis den skal kunne afdak-
ke Guds vilje (s.st., 164-169; Nissen 2020, 65-70).

Det samme fenomen viser sig hos Kierkegaard, idet forstanden,
der er at ligne med den formerkede fornuft hos Luther, moder inkar-
nationens paradoks i Kristi kald til mennesket: “Forstanden tenker
det [paradokset, AMP] vel ikke, selv kan den ikke falde paa det, og
naar det forkyndes, kan den ikke forstaae det, og maerker blot, at det
nok bliver dens Undergang” (SKS 4, 18). Her er det altsa igen den
syndige fornufts streeben, der kommer til kort. Forst idet mennesket
bliver bevidst om denne streben og slipper den formerkede fornufts
indesluttethed, kan det acceptere paradokset som netop et sidant.
Inkarnationens paradoks indleder dermed en ny refleksion, hvormed
mennesket kan erkende sin formerkede fornuft, sin forstands streben
—sin synd — i forhold til Kristus, som ogsé Kierkegaard videre skriver:
“Lereren forst maatte udvikle den dybeste Selv-Reflexion i den Le-
rende, Syndsbevidstheden, som Betingelse for Forstaaelsen” (SKS 4,
35). Idet mennesket konfronteres med inkarnationen, relativeres selv-
refleksionen; menneskets refleksion over sig selv settes nu i relation
til Kristus. Forstandens forargelse og denne fortvivlelse er betinget af
den refleksion, der opstar i Kristi henvendelse til mennesket. Dermed
bliver forstandens forargelse nedvendig for at mennesket kan tage det
forste skridt ind i troens afggrelse. Forskellen pd denne og den syndi-
ge selvrefleksion, der viser sig i menneskets indesluttethed, er, at selv-
refleksionen netop skal have sit udgangspunkt og sit mal i Kristus,
den inkarnerede Gud. Det er Gud, der star bag denne menneskelige
selverkendelse, der ogsa medforer en syndsbevidsthed. Ellers bliver
der tale om indesluttethed, og mennesket forbliver et homo incurvatus
in se.

Selvfornagtelse; om inkarnationens lighed

I sin syndserkendelse indser mennesket, at det ma gore op med for-
standens streben. For at kunne trede ud af indesluttetheden og over-
give sig til paradokset — til Kristus — ma mennesket altsa fornagte
sit syndige selv. Dermed kan det vende sig til Kristus i efterfolgel-
sen, som Bonhoeffer netop definerer som en selvfornzgtelse: “Selbst-



Se, hvilket menneske! 297

verleugnung heif$t nur Christus kennen, nicht mehr sich selbst, nur
noch ihn sehen, der vorangeht” (DBW 4, 79). Ligeledes skriver Ki-
erkegaard i Sygdommen til Doden: “ved Hjeelp af det Evige har Selvet
Mod til at tabe sig selv for at vinde sig selv” (SKS 11, 27). Menne-
sket ma overgive sig til det evige — til Kristi kald — for at kunne tage
skridtet ind i troens mulighed. Selvfornagtelsen og -opgivelsen bliver
dermed en forudsztning for at kunne bevage sig ind i troens afge-
relse for at genoprette Gudsforholdet. Dog er det ikke kun menne-
sket, der vender sig til Kristus i selvfornagtelsen; ogsa Kristus vender
sig til mennesket i selvfornegtelse. Bade Bonhoeffer og Kierkegaard
beskeftiger sig med Kristi selvfornzgtelse, om end de gor det med
forskelligt fokus.

Hos Kierkegaard forbindes selvfornegtelsen tydeligst med selve
inkarnationen: “For at Eenheden skal tilveiebringes, maa da Guden
vorde denne [mennesket, AMP] liig. Og saaledes vil han vise sig lig
den Ringeste. Men den Ringeste er jo Den, som maa tjene Andre,
altsaa i Tjenerens Skikkelse vil Guden vise sig” (SKS 4, 12). Forst
gennem denne “Vidunderlige Selvfornzgtelse” kan Gud vise sig for
mennesket i den absolutte lighed og dbenbare kaldet (s.st.).

For Bonhoeffer haenger selvfornagtelsen ngjere sammen med kors-
begivenheden: “Wie Christus nur Christus ist als der leidende und
verworfene, so ist der Jiinger nur Jinger als der leidende und verwor-
fene, als der mitgekreuzigte” (DBW 4, 78). Kristi lidelse og afvisning
er et led i den guddommelige beslutning om en selvfornagtelse, der
dbenbarer troens mulighed for mennesket, og som mennesket ma
svare pa (s.st., 77-80). Saledes er der hos bade Kierkegaard og Bonho-
effer tale om en selvfornzgtelse hos Kristus, der danner grundlaget
for en selvfornagtelse hos mennesket. Dermed bliver selvfornzgtel-
sen mellem Kristus og mennesket gensidig.

Ligesom syndserkendelsen kraevede, at mennesket kunne forhol-
de sig til sig selv som forskellig fra Kristus, krever selvfornegtelsen,
at mennesket ogsd er i stand til at erkende sin /ighed med Kiristus i
kraft af inkarnationen og korsbegivenheden. Bide hos mennesket og
Kristus har selvfornzgtelsen nemlig synden som sit udgangspunkt;
hos mennesket som synder, hos Kristus som den tjenende, lidende

frelser fra synden (SKS 4, 6).

Den intersubjektive relation; communicatio idiomatum

Bade Kristus og mennesket fornagter alts sig selv for at kunne vende
sig til den anden i overensstemmelse med Guds frelsesvilje, der ikke
kan erkendes af menneskets formerkede fornuft. Her opstar en inter-
subjektiv relation, idet Kristi guddommelige subjekt og menneskets



298 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

naturlige subjekt smelter sammen i gensidig selvfornzgtelse. Denne
sammensmeltning er kun mulig, idet mennesket er skabt i overens-
stemmelse med den guddommelige fornuft og guddommelige vilje,
og idet Kiristus besidder bide en menneskelig og en guddommelig
natur.

Det viser sig altsa, at Kristi natur som bade guddommelig og men-
neskelig i kraft af inkarnationen bliver vasentlig i troens afggrelse
hos bade Bonhoefter og Kierkegaard. Hermed tydeliggeres de kalke-
donensiske trek i Bonhoeffers og Kierkegaards teologi.!" Det centrale
for den Bonhoefferske etik er, hvem Kristus er, og dette hvem er ogsa
centralt for Kierkegaard. Det er nemlig ud fra dette hvem, at Kristus
viser sig som paradoksal; som absolut forskellig og dog absolut lig
det enkelte menneske. Det er afdekningen af dette Kristi hvem, der
gor mennesket i stand til at afdaekke sig selv som et hvem coram Deo
(Nissen 2020, 41-46)."

I kraft af, at bade mennesket og Kristus indgir i denne gensidige
selvfornzgtelse og dermed tilgar denne gensidige lighed ved at vende
sig til hinanden, finder der i den intersubjektive relation en udveks-
ling af Kristi guddommelighed og menneskets naturlighed sted. Der-
med sker der en form for ligedannelse i relationen mellem Gud og
mennesket. Det bliver denne communicatio idiomatum, der stadfaester
menneskets evne til at indga i et samarbejde (cooperatio) med Kristus
i troens etiske handling.

Det reflekterende subjekt

Det viser sig dermed, at mennesket hos Bonhoeffer handler aktivt
som et reflekterende subjekt i troens afgorelse, og at der her indledes
en intersubjektiv relation mellem Gud og menneske. Spergsmilet er,
om dette refleksive subjekt ogsa er til stede i troens handling og liv,
sd det kan havdes, at der findes et etisk subjekt i Bonhoeffers etik. Vi
vil derfor undersoge, hvordan denne intersubjektive relation mellem
Gud og menneske viser sig i troens handling i en nzrmere lesning

af Ethik.

11. For en uddybning af disse kalkedonensiske trek hos Luther og Bonhoeffer og
den deraf folgende communicatio idiomatum-tanke, se Nissen 2020.

12. Nissen udlegger desuden, hvordan dette svem om Kiristus for Bonhoeffer kun
kan besvares i kirken: “Bonhoeffer emphasizes both the existential encounter with
Jesus Christ and the locus of this encounter, viz. the church. Who Jesus Christ is, is
revealed in the church and can, therefore, only be grasped in faith”. (Nissen 2020,
41) Her er der altsd ogsa tale om en betoning af ekklesiologien for Bonhoeffers
etik, som ikke vil uddybes yderligere her, da det som navnt falder uden for denne
artikels fokus.



Se, hvilket menneske! 299
3. Det etiske subjekt i troens handling

Som det forste ma vi afgrense, hvad der er etikkens spillerum. Bon-
hoeffer gor det klart i Ethik, at den kristne etik altid mé vere i over-
ensstemmelse med Kiristi virkelighed.

Det kristologiske virkelighedsprincip

Her bliver Bonhoeffers forstaelse af Guds og verdens virkelighed som
forenet i Kristus central: “In Jesus Christus ist die Wirklichkeit Gottes
in die Wirklichkeit dieser Welt eingegangen” (DBW 6, 39). Det betyder,
at: “Es geht also darum, an der Wirklichkeit Gottes und der Welt in
Jesus Christus heute teilzuhaben und das so, daf$ ich die Wirklichkeit
Gottes nie ohne die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit der
Welt nie ohne die Wirklichkeit Gottes erfahre” (40-41). Der kan altsi
ikke vare en kristen etik, der ikke handler ud fra verdens virkelig-
hed som forenet med Gud i Kristus. Verdens virkelighed er Guds
virkelighed, hvorfor en handling i verden altid ma have sit ophav i
Kristus, safremt der ikke skal vere tale om en abstraktion (31-41).
Det er altsd i verden, det etiske subjekt virker. Idet troens handling
dermed altid mé hange sammen med troen pa, at verdens virkelighed
er forenet med Guds virkelighed gennem Kristus, kan man altsa tale
om et kristologisk virkelighedsprincip som grundlaget for en kristen
etik hos Bonhoeffer.!?

Selv om Bonhoeffer forstir denne Kristusvirkelighed som en omfat-
tende virkelighed, der galder alle (uanset tro), er der for den troende
i forholdet til Kristus en ligedannelse med ham i overensstemmelse
med Guds virkelighed og vilje ud fra dette kristologiske virkeligheds-
princip (62-92). Det kristne menneske handler ud fra dette kristolo-
giske virkelighedsprincip i overensstemmelse med den konkrete vir-
kelighed i Kristus. Charles Marsh har defineret det hos Bonhoeffer
omformede menneske i Kristus siledes: “the self in Christ — the I
that follows after...can be conceived as the self that finds its center
elsewhere, no longer in itself but in togetherness, in life with others”
(Marsh 1992, 660). Det omformede selv har altsi sit centrum i det
ydre, ikke i sig selv. Den intersubjektive relation og det kristologiske
virkelighedsprincip er saledes grundlaget for troens handling forstet
som en handling, der er i overensstemmelse med Guds vilje. Troens
handling har altsd to subjekter; mennesket og Kristus. Det stemmer

13. Med princip menes her ikke “grundleggende regel eller norm” (Den Danske
Ordbog, “princip”), men rettere udgangspunkt eller oprindelse, der legger sig nar-
mere ordets latinske ophav, “principium” (Lewis, Charlton & Chatles Short: “prin-
cipium”).



300 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

dermed overens med Kierkegaards anvendelse af selv-forholdet, som
vi tidligere har udlagt; selvet forholder sig bade til sig selv og til sin
egen forholden sig.

Det viser sig altsa, at troens handling har sit udgangspunkt og en-
demal i Kristus. Dog er mennesket ikke passivt. Som felge af den in-
tersubjektive relation er menneskets indre i et forhold til Kristus, der
tillader det enkelte menneske altid at afdekke og at ville handle ud
fra Guds vilje. Idet Kristus og mennesket betinger hinanden i denne
intersubjektive relation, betyder det ogsa, at mennesket besidder no-
get, der er ngdvendigt for troens handling — og det er endnu en gang
den menneskelige evne til at forholde sig.

I kraft af den intersubjektive relation og sammenhangen mellem
menneskets selv-forhold og det kristologiske virkelighedsprincip er
der altsa her tale om den fornazvnte vekselvirkning mellem guddom-
melige og menneskelige egenskaber, der bliver grundleggende for
troens handling. I troens afgerelse genoprettes altsa forholdet mellem
Gud og mennesket i kraft af Kristi kalkedonensiske trak; fornuften
erkender sin formerkethed og overgiver sig pa ny til sit guddomme-
lige ophav. Hermed indledes en intersubjektiv relation, hvor der sker
en vekselvirkning mellem menneskeselvets erkendelse og den gud-
dommelige vilje. Dermed muliggeres troens handling.

4. Om den forkerte og den rigtige erkendelse

Nir det enkelte menneske skal handle i overensstemmelse med det
kristologiske virkelighedsprincip i troens handling, forudsatter det
ifolge Bonhoeffer en erkendelse, som vi tidligere har bestemt som
det etiske subjekts kendetegn: “Die Vorstellung als miisse sich die
einfiltige Erkenntnis des Willens Gottes in der Form der Intuition,
der Ausschaltung aller Uberlegung, des naiven Ergreifens des ersten
sich aufdringenden Gedankens oder Gefiihls vollzichen...erfihrt hier
eine griindliche Korrektur” (DBW 6, 323). Noget senere skriver han
dog, at Guds bud “befreit zum echten Leben, es befreit zum unreflek-
tierten Tun” (384). Denne spznding skyldes en lidt utydelig skelnen
mellem en forkert og rigtig form for erkendelse hos Bonhoefer.

Den erkendelse, som mennesket bor opgive i troens handling, er et
indadvendt selv-forhold. Dette forhold til sig selv kan vere forlgsen-
de, nir det har sit ophav i Kristus, som vi har set det vere tilfeldet
i troens afgorelse; her fordres denne indsigt nemlig for at mennesket
kan erkende Kristus som den inkarnerede Gud, forskellig fra sig selv.
Dog kan den ikke benyttes til at bestemme troens gerninger. Her vil



Se, hvilket menneske! 301

den nemlig have sit ophav i det menneske, som allerede har fornzgtet
sit syndige selv — det, vi har bestemt som et homo incurvatus in se,
med Kierkegaardske termer et menneske i indesluttethed. Mennesket
kan altsd ikke selv vurdere, hvad der er godt og ondt i Guds gjne — og
kan dermed ikke alene afggre, hvad der er den rette troens handling
(s.st., 301-311). Denne form for erkendelse kan altsa ikke bruges, nir
mennesket skal afdekke Guds vilje, for her har den ikke sit ophav i
Kristus. Den mangler altsi dette ydre forhold.

Gennem den intersubjektive relation bliver mennesket dog i stand
til at reflektere over den konkrete situation i overensstemmelse med
det kristologiske virkelighedsprincip, og det kan dermed afdakke
Guds vilje i den virkelighed, der er abenbaret i Kristus — den for-
navnte vekselvirkning mellem menneskets forstand og den guddom-
melige vilje. Troens handling kraver dermed menneskets evne til
hvad vi kan kalde en ekstrospektiv refleksion. Med denne kan det
enkelte menneske afdekke troens handling i den konkrete situation,
der finder sted i Guds virkelighed. Dermed kraver det som navnt
“Verstand, Erkenntnisvermdgen, aufmerksame Wahrnehmung des
Gegebenen” (s.st., 326) at afdekke den — narmere bestemt situati-
onsrefleksion (321-329). Uden denne ekstrospektive refleksion ville
mennesket ikke kunne udfere troens handling, idet det ikke ville
vere i stand til at afdekke Guds vilje i den konkrete situation og
handle ud fra den. Dermed m3 der skelnes mellem menneskets evne
til og menneskets anvendelse af refleksionen. Som vi har set ovenfor,
er den etiske erkendelse ikke noget negativt, hverken nir den an-
vendes introspektivt eller ekstrospektivt, nar blot den har sit ophav
og endemil i Kristus. Hvad der derimod er negativt, er menneskets
syndige anvendelse, som opstar, nir refleksionen ikke er betinget af
Kristus, men af mennesket selv. Det er her, Bonhoeffer mener, at
etikken kan dreje i en tvivlsom og upilidelig retning; nar refleksionen
anvendes af et menneske, der er incurvatus in se og dermed ikke har

Kristus og Gud for gje.

Konklusion

I nzrverende artikel er det blevet belyst, hvordan det enkelte men-
neske kan handle aktivt som et etisk subjekt i Bonhoeffers etik med
refleksionsevnen som kriterium. Denne evne til at reflektere gennem-
gar allerede i troens afggrelse et sporskifte. Her far menneskets intro-
spektive refleksion sit betingelse i Kristus, og denne er af afggrende
betydning for menneskets afgorelse i troen. Troens afgprelse indledes



302 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

med menneskets aktive selvfornzgtelse som medferer en intersubjek-
tiv relation mellem det enkelte menneske og Kristus. Denne relation
bliver grundlaget for, at mennesket kan afdekke verdens virkelighed
som Guds virkelighed og reflektere over verden i overensstemmel-
se med det kristologiske virkelighedsprincip. Dermed er menneskets
ekstrospektive erkendelse — betinget af relationen til Kristus — be-
rende i troens handling. Den inspiration, som Bonhoeffer henter hos
Kierkegaard i sin udlegning af troens afgerelse i Nachfolge, kan altsi
kendetegnes som et selv-forhold. Idet vi hevder, at denne gar igen i
troens handling, som den udlaegges i Ethik, kan der siledes argumen-
teres for, at Kierkegaard har haft en storre indflydelse pa den “sene”
Bonhoeffer, end det hidtil er blevet antaget.

Artiklen udfordrer siledes tolkningen af mennesket som overvejen-
de passivt i den Bonhoefferske etik. Det har ogsa vist sig, at det socia-
le og ekklesiologiske fokus, der er vasentligt hos Bonhoeffer, har sit
ophav i individet og det enkelte menneskes forhold til Kristus, og at
dette individuelle forhold forbliver betydningsfuldt ogsd inden for det
kristne fellesskab. Dermed lagger vi os i forlengelse af Barnbrocks
betoning af selv-forholdet som grundlag for et kristent fallesskab. I
kraft af, at menneskets refleksionsevne bevarer sin betydning i troens
handling, fastholdes menneskets individuelle ansvar i den Bonho-
efferske etik. Dermed kan narverende artikel ogsa siges at bidrage
med en lgsning pa den udfordring, McKenny som navnt har pavist.

At forholdet mellem Kierkegaard og Bonhoeffer er tettere, end det
ofte udlegges, har stor betydning for vores forstaelse og arbejde med
disse vasentlige teologer. At dykke yderligere ned i dette sammenlig-
ningsarbejde vil ikke kun bidrage til at forstd dem begge hver for sig,
men ogsa give et verdifuldt indblik i den protestantiske arv i nyere
teologi mere bredt forstaet. Det kunne vare interessant at dykke len-
gere ned i de forskelle og ligheder, der kendetegner Bonhoeffers og
Kierkegaards forstaelser af det enkelte menneske. Det enkelte men-
neskes rolle i den etiske teologi bliver kun mere relevant i takt med
at mennesket i det moderne samfund opnar sterre frihed, selvsten-
dighed og ansvar. Selvom narverende artikel kan klandres for blot
at legge sig i forlengelse af denne herskende tendens til individua-
lisering, viser inspirationen fra Kierkegaard, at Bonhoeffer ogsa selv
tillegger individet stor betydning. Desuden kan denne uddybning
af det individuelle aspekt hos Bonhoeffer vare med til at bringe den
Bonhoefferske teologi up to date i forhold til de stremninger, der
breder sig i dag.'*

14. Vi takker Claudia Welz og Anders Moe Rasmussen for kommentarer til en
tidligere udgave af denne artikel.



Se, hvilket menneske! 303

Litteratur

Barnbrock, Christoph. 2023. “Confession as ‘Breakthrough to Communi-
ty’.” Stellenbosch Theological Journal 9/4: 87-104.

Bonhoeffer, Dietrich. 1986-1999. Dietrich Bonhoeffer Werke (forkortet:
DBW efterfulgt af bind-nummer og sidetal), udg. Eberhard Bethge,
Ernst Feil, Wolfgang Huber m.fl., bd. 1-17. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus.

Christensen, Anne Marie S. 2014. “Hvad er filosofisk etik?” I Filosofisk
Etik, red. A.M.S. Christensen. Aarhus: Aarhus Universitetsforlag.

Den Danske Ordbog. 2023. “princip”. Den Danske Ordbog pd ordnet.
dk. Det Danske Sprog- og Litteraturselskab: https://ordnet.dk/ddo/
ordbog?query=princip. [tilgdet 31/3-25]

Gron, Arne. 2023. Selv hos Kierkegaard. 1 Psyke & Logos 15 (2), 235-249.

Jenson, Matt. 2007. 7he Gravity of Sin. London: Bloomsbury Publishing
Plc.

Kierkegaard, Seren. 1997-2012. Soren Kierkegaards Skrifter (forkortet: SKS
efterfulgt af bindnummer og sidetal), udg. af Niels Jorgen Cappelorn,
Joakim Garff, Johnny Kondrup m.fl., bd. 1-55. Seren Kierkegaard
Forskningscenteret (tekster.kb.dk/sks) [tilgaet 29/9].

Kirkpatrick, Matthew D. 2011. Attacks on Christendom in a World Come
of Age: Kierkegaard, Bonhoeffer, and the Question of “Religionless Chri-
stianity”. Princeton Theological Monograph Series 166. Eugene, OR:
Pickwick Publications.

Klercke, Kirsten. 1998. “Seren Kierkegaard: Selvets Dialektik.” Filosofiske
Studier 18: 100-123.

Law, David R. 2011. “Redeeming the Penultimate: Discipleship and Chu-
rch in the Thought of Seren Kierkegaard and Dietrich Bonhoeffer.”
International Journal for the Study of the Christian Church 11/1: 14-26.

Lewis, Charlton & Chatles Short. 2020. “principium.” A Latin Dictionary,
rev. udg. Chapel-en-le-Frith: Nigel Fourlay.

Marsh, Charles. 1992. “The Overabundant Self and the Transcendental
Tradition: Dietrich Bonhoeffer on the Self-Reflective Subject.” Journal
of the American Academy of Religion 60/4: 659-672.

McGarry, Joseph. 2014. “Formed While Following: Dietrich Bonhoef-
fer’s Asymmetrical View of Agency in Christian Formation.” 7heology
Today 71/1: 106-120.



304 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

McKenny, Gerald. 2019. “Freedom, Responsibility, and Moral Agency.”
1 The Oxford Handbook of Dietrich Bonhoeffer, red. Philip Ziegler &
Michael Mawson, 306-320. Oxford: Oxford University Press.

—. 2021. “The Command of God as a Morally Binding Norm” I Kar/
Barth’s Moral Thought, 52-77. Oxford: Oxford University Press.

Nissen, Ulrik. 2019. Piberdbelsen af lex naturalis i diskussionen om stats-
magtens legitimitet i det 16. drhundrede. Aarhus Universitet: AU Libra-
ry Scholarly Publishing Services. https://doi.org/10.7146/aul.330.224
[tilgdet 31/3-25]

—. 2020. The Polity of Christ. Studies on Dietrich Bonhoeffer’s Chalcedonian
Christology and Ethics. 1&T Clark Enquiries on Theological Ethics. Lon-
don: Bloomsbury Publishing Ple.

Olsson, Herbert. 1971. Schipfung, Vernunft und Gesetz in Luthers Theolo-
gie. Uppsala: Appelbergs Bogtryckeri AB.

Seltoft, Pia. 1998. “Ethics as the connexion between subjectivity and in-
tersubjectivity.” Enrahonar 29: 59-69. doi: 10.5565/rev/enrahonar.444.

Ulrich, Hans G. 2019. “The Form of Ethical Life.” I 7he Oxford Handbook
of Dietrich Bonhoeffer, red. Philip G. Ziegler & Michael Mawson, 289-
305. Oxford: Oxford University Press.

Verhagen, Koert. 2020. “God, the Middle Term: Bonhoeffer, Kierkegaard,
and Christ’s Mediation of Love”. Religions 11/2: 1-13.

Walsh, Sylvia. 2016. “Seren Kierkegaard”. 1 7&T" Clark Companion to the
Doctrine of Sin, red. Keith L. Johnson & David Lauber, 267-283. Lon-
don: Bloomsbury Publishing Plc.

Westphal, Merold. 2018. “Reply to Eleanor Helms on Faith Versus Reason
in Kierkegaard.” Faith and philosophy 35/3: 367-372. doi: 10.5840/
faithphil2018613105.



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025, s. 305-325

Religion uden Religion

En nerlesning af Jacques Derridas 770 og Viden — De to
kilder til “religionen” ved den blotte fornufis grenser

Cand.theol., ph.d.-stipendiat Gustav G. Damgaard
Kobenhavns Universitet

Abstract: This article develops the notion of religion in Jacques Derrida’s
central work Faith and Knowledge. Focusing especially on the question
of abstraction and doubling, the article suggests the structure of a “re-
ligion without religion” as the implicit theme of Derrida’s text. With
Derrida, the article argues that the structure of a “religion without reli-
gion” would give rise to the possibility of a notion of religion and faith
beyond the limits of classical onto-theology. Drawing on related texts
from Derrida’s authorship concerning the question of religion such as
Archive Fever and The Gift of Death, the article proposes the notion of
a messianic promise in the form of an original affirmation as the quasi-
transcendental condition of Derrida’s notion of religion.

Keywords: Jacques Derrida — Deconstruction — Religion without reli-
gion — Faith — Knowledge

Indledning: Signatur, begivenhed og kontekst

Jacques Derrida abner sit religionsfilosofiske hovedverk Foi er Savoir.
Les Deux Sources de La “Religion” Aux Limites de La Simple Raison
(1996) med et sporgsmal. Det er sporgsmilet om, og i si fald hvorle-
des, det vil veere muligt at tale om religion i dag:

Hvorledes “tale religion”? Om religion? Serligt om religionen i dag?
Hvorledes turde tale om den i ental, pd denne dag, uden frygt og ba-
ven? Og sé lidt og s& hurtigt? Hvem ville vare si ublu at pdstd, at det
her drejer sig om et pa én gang nyt og identificerbart emne? Hvem ville
vere sd indbildsk at afpasse et par aforismer til det? For at give sig selv
det mod, den arrogance eller den sindsro, der kreves, ma man méske
et gjeblik foregive at foretage en abstraktion, en abstraktion fra alt eller
nasten alt, en vis abstraktion. Maske ma man satse pd den mest kon-
krete og mest tilgeengelige, men ogsd den mest golde af abstraktioner
(Derrida 2024, 47).



306 Gustav Damgaard

Religion som sidan gennemtrenger ifelge Derrida den vestlige kul-
tur, religiose idiomer gennemsyrer allerede vores sprog og tenkning,
nazsten for vi overhovedet dbner munden. Det tyske sprog har for
eksempel ifelge Hegel sin spekulative kraft fra Luthers bibeloversat-
telse, der lader de bibelske parallelismer og paradokser omsztte til det
tyske sprogs doublebund. Hvordan vil vi kunne tale om det, der altid
allerede taler igennem os? Men kan vi af denne grund forudsatte, at
vi allerede ved, hvad religion vil sige? Har vi allerede blot ved at bruge
det latinske ord “religion” givet et svar pa det indledende sporgsmal?
Ma vi forudsette en forforstielse som den, Heidegger gor gzldende i
indledningen af Vieren og Tid overfor verens ordforrad? Gives der no-
get som religion, religione i bestemt ental, som en samlet monolitisk
entitet pa trods af de tre monoteistiske religioners uendelige forskelle?
For slet ikke at tale om de “andre” verdensreligioner? Gives der et
religionens eidos? For ikke allerede at lade os overvalde af alle dis-
se sporgsmal, der melder sig forend vi overhovedet far formuleret et
egentligt spergsmil, ma vi ifelge Derrida ty til abstraktionen. For at
vi kan tale om “religionen” mi vi trekke os tilbage som “til en orken”,
vi ma med endnu en religios gestus udvise en teoretisk askese: Vi ma
udsztte vores begreb for en grkenggrelse og ligge det ede med en gold
abstraktion (Derrida 2024, 49). Vi ma foretage en kvasi-epoche der
lader vores begreb std frem, udsondre og uddifferentiere det, vi ma
rykke det op med rode, dislokere og deformere det." Alle gestuser, der
ifelge Derrida har religionens toven og tilbageholdenhed, frygt og
baven, som deres egentlige ressource.

Disse abstraktionskrafter er allerede pa ferde for vi overhovedet
har abnet Derridas tekst. I den danske oversattelse af titlen til Der-
ridas bog angives bogens tema allerede i citationstegn: “religionen”.
Citationstegn angiver en abstraktion, en gentagelse eller fordobling
af oprindelsen, der lgser ordet fra dets “oprindelige” kontekst og la-
der det glide fra kontekst til kontekst uden et fast forankringspunkt.
Ifolge Derrida er det et konstitutivt trek ved enhver skrift, ethvert

1. Den tilbageholdenhed, der ligger i tilfojelsen af “kvasi” til den fznomenolo-
giske terminus epoche, angiver i denne sammenhang Derridas pA mange méader
komplicerede forhold til den feenomenologiske tradition. Derridas tidlige filosofiske
arbejde udformer sig som en vedblivende lesning af Husserls transcendental fe-
nomenologi, hvor Derrida under betegnelsen “arke-spor” afdakker et konstitutivt
ikke-nzrver, som en grundbetingelse for enhver selv-identitet. En indsigt der pa
en og samme tid forudsztter den transcendentale fenomenologis kritiske gestus,
og overskrider denne for sa vidt, som Husserls tenkning, ifelge Derrida, forbliver
bundet til en tanke om nervarets primat, som Derrida skriver i De la grammatologie
(1967): “Derfor kan en sporets tenkning ikke ganske enkelt bryde med en transcendental
Jenomenologi, si lidt som den ganske enkelt lader sig reducere til en sidan” (Derrida

1970, 135).



Religion uden Religion 307

marke og tegn, at det kan citeres og gentages i det uendelige uden en
“oprindelig” kontekst, som han skriver i “Signature-Evenement-Con-
texte”: “Ethvert tegn, lingvistisk eller ikke-lingvistisk, talt eller skre-
vet (i den gengse betydning af denne modsztning) som stor eller lille
enhed, kan citeres, settes i gaseojne; hermed kan det bryde med en-
hver given kontekst, i det uendelige affede nye kontekster pé en abso-
lut ikke-maettelig made” (Derrida 1976, 133). Det er denne i sproget
generelt iboende citationalitet eller iterabilitet, der muligger ethvert
konkret sprog som et kommunikativt system af forskelle. Denne cita-
tionalitet bliver endnu tydeligere, nar vi betragter titlen som helhed,
der i sig selv ikke udger andet end et sammensat citat, der bestar af tre
titler fra religionsfilosofiens kanon: Henholdsvis Hegels Glauben und
Wissen (1802), Kants Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen
Vernunft (1793) og Bergsons Les Deux Sources de la Morale et de la
Religion (1932). Tre tekster der alle behandler forholdet mellem tro og
viden, og som forseger at tenke talen om religionen og dennes mu-
lighedsbetingelser ud fra den kritiske filosofis preemisser. Tre tekster
der forseger at fremskrive et reflekteret religionsbegreb, der bide star
i forbindelse med den traditionelle religions dogmer og strukturer og
bryder med disse. Siledes taler Hegel om, at den historiske langfre-
dag ma overgi til den spekulative langfredag, Kant skelner mellem en
dogmatisk og en moralsk tro, og Bergson setter et statisk religions-
begreb overfor et dynamisk. Med sit religionsskrift indskriver Der-
rida sig i marginen af denne religionsfilosofiske tradition, idet han
pd en og samme tid gentager og forskyder religionens struktur.” Ved
pa denne maide at gentage og derved abstrahere religionen fra dens
“oprindelige” kontekst forsoger Derrida at afdekke et mere konkret
religionsbegreb, der tager afsat i en irreduktibel tro, der gir forud for
og betinger enhver konkret religion. Der er her tale om en tro, der
aldrig vil kunne assimileres til hverken dbenbaringen eller oplysnin-
gens klare lys, men som tjener som deres felles kilde eller udspring.
En tro uden religion, der gar forud for enhver distinktion mellem
tro og viden. En tro der bestar i vores irreduktible forhold til den

2. Der forekommer dog en ikke ubetydelig forskel mellem Kants oprindelige titel
og Derridas omskrivning. Hvor Kant oprindeligt har “inden for den blotte fornufts
granser”, si har Derrida “ved den blotte fornufts greenser”. Dette skift fra “inden
for” (innerhalb) til “ved” (aux) angiver en subtil men ikke desto mindre afggrende
forskel mellem Kant og Derrida. Hvor Kant lader den praktiske fornuft vere det
styrende princip for sin genteenkning af religionens mulighed, sa er religionen forst
mulig ifelge Derrida ved fornuftens greense. Kun ved at drive fornuften til sin yder-
ste grense bliver religionens feenomen tenkeligt, som det der i grunden betinger
fornuften.



308 Gustav Damgaard

anden, og som derfor aldrig kan vere simpel, men som altid allerede
er fordoblet.’

I nerverende artikel vil jeg gennem en nerlesning af Derridas
nyoversatte religionsskrift forsege at gengive det implicitte tros- og
religionsbegreb, der lgber igennem Derridas tekst, og som i trad
med John D. Caputo kan beskrives som en religion uden religion.*
I artiklen vil jeg gennemgé Derridas syn pa forholdet mellem tro og
viden, hvor jeg serligt vil fokusere pd Derridas lsning af Kants re-
ligionsfilosofi samt begreberne globalatinisering og autoimmunitet. P4
baggrund af denne fremstilling vil jeg under inddragelse af Derridas
tekst Donner la mort (1999) aftegne konturerne af Derridas religion
uden religion med serlig fokus pd de to navne “messianitet” og “Cho-
ra” samt forholdet mellem troen og det hellige.

Den diskursive maskine

Spergsmalet om religion gentager sig i Derridas forfatterskab og in-
tensiveres henimod det sene forfatterskab, hvor det forskyder sig fra
periferien imod centrum.” Af denne grund var Derridas instinktive
men dog “maskinelle” svar, da han over telefonen blev bedt om et
tema til et mode pa Capri d. 28. februar 1994, ogsa: “religionen”
(Derrida 2024, 96). Det er dette mode, dette filosoftraf, bestiende

3. Bade King-Ho Leung og Michael Nass identificerer denne citationalitet og ab-
straktion som en indre drivkraft i Derridas religionsskrift (Leung 2021, 38: Nass
2012, 49-55).

4. Caputo har i serlig grad varet med til at prage denne formel, idet han i sit
centrale vark 7he Prayers and Tears of Jacques Derrida: Religion without Religion
fremhaver en kvasi-religigs struktur som kernen i Derridas dekonstruktion: “De-
construction takes the form of a certain religious responsibility to what is coming,
to what does not exist. Deconstruction turns on a certain pledging of itself to the
future, on a certain religio that religiously observes its covenant with the revenant
and arrivant, to what is coming back from the past, and to what is arriving from
the past as future. Deconstruction is, in that sense, a messianic religion within the
limits of reason alone, that is, it is inhabited and structured in a messianic-religious
way” (Caputo 1997, 149-150). Selvom Caputos lesning er omfattende og til dels
overbevisende, s kan jeg ikke her uden videre tilslutte mig den implicitte totali-
serende tendens i hans lesning. Derrida har ikke som sidan et samlet begreb om
religion sidan som Caputo fremstiller det, men Derrida behandler religion som
et tema sivel som religiose fenomener og tematikker i en lang reekke forskellige
kontekster, der strekker sig fra det tidlige til det sene forfatterskab. Nar jeg i det
folgende taler om Derridas religionsbegreb er det altsd med et vist forbehold for
denne mangfoldighed.

5. Nogle af de tekster, der eksplicit behandler dette emne er Circonfession (1991),
Sauf le nom (1993) og Donner la mort (1999).



Religion uden Religion 309

af europziske mend, hvad ogsd Derrida bemerker “ingen kvinder!”,
der alle deler en kultur og arv, der er “helt dbenlyst kristen” (Derri-
da 2024, 54), og hvor alle “allerede taler latin” (Derrida 2024, 81),
der udger baggrunden for den tekst, der i 1996 udgives som 770 &
Viden.® En tekst i 52 labyrintiske paragraffer, uden nogen egentlig
hovedtekst, bestdende af et slags forord med titlen “I'TALISKE KUR-
SIVER” (§1-26), der gjensynligt gengiver Derridas mundtlige impro-
visationer ved medet pa Capri og et efterskrift “POSTSCRIPTUM”
(§27-52), der igen er delt i to dele med titlerne “Krypter...” (§27-37)
og “...og granatzbler” (§38-52). Hertil kommer ogsé et stykke tekst,
der signerer og daterer teksten til Laguna Beach California d. 26.
april 1995, men som selv ikke rummer nogen benazvnelse. Derridas
tekst er altsd delt mellem et forord og et efterskrift og er derved al-
lerede indskrevet i en grammatologisk struktur, der abner lesningen
for et utal af kontekster, krypter og afgrunde. Der er tale om en tekst,
der i sin maskinelle gkonomi, i hej grad udger, hvad Derrida kalder
“en lille diskursiv maskine”, der har til formal i en “kvasiaforistisk
form [...] mere telegrafisk end nogensinde” at deformere og forsky-
de religionsfilosofiens traditionelle logikker og distinktioner fra Kant
over Hegel til Heidegger ved “at ga ud fra et andet skema” (Derrida
2024, 48, 98, 107 og 51). Et skema, der har til hensigt at udvikle det
uudsagte og fortrengte i traditionens diskurs: “Vi har forpligtet os
pa at deformere dem, fore dem andetsteds hen, idet vi udvikler, om
ikke deres negativ eller deres ubevidste, sd i det mindste logikken
for det, de kunne have ladet sige om religionen, men som de ikke
var vidende om i det, de ville sige” (Derrida 2024, 98). Den vestlige
religionsfilosofiske tradition er ifolge Derrida bundet til en specifik
kristen-metafysisk tankestruktur, som den uopherligt genbekrafter
selv, nir den forseger at overvinde den. Det er denne tankestruk-
tur, som Derrida vil fore et andet sted hen, hvilket vil sige mod et
trosbegreb, der gir forud for og betinger enhver konkret religion og
derfor ikke kan reduceres til noget andet. Med en tekst, der i sin form
og okonomi allierer sig med det maskinelle og automatiske, forsoger
Derrida at frembringe betingelserne for det, der kun kan stadfastes i
vidnesbyrdets uudgrundelige tiltro (Derrida 2024, 113). Derrida for-

6. Tilstede foruden Derrida var blandt andet Hans-Georg Gadamer, Eugenio
Trias, Maurizio Ferraris og Gianni Vattimo. Denne homogene gruppe, med hen-
blik pa ken, etnicitet og religion, der deltog i dette mede, kan give anledning til at
overveje de politiske implikationer af en teenkning, der angiveligvis fordrer en spe-
cifik form for krop. Selvom Derridas teenkning pd mange mader sigter efter at vise
umuligheden af en sidan homogenitet og umiddelbar identitet, sd er det pafalden-
de, at Derridas egen teenkning i praksis virker til at reproducere denne homogenitet.



310 Gustav Damgaard

soger at indfange forholdet mellem troens uberegnelighed og videns
eller videnskabens beregnelighed.

Derridas tekst skriver sig ind i og gor op med en tidsind i midten
af halvfemserne, der efter teknologiens fremmarch og sammenbrud-
det af ideologiernes meta-narrativer, ansi religion som et af historiens
overflodige vraggods. P trods af religionens gjensynlige overflodig-
hed erfarede man, ifelge Derrida, mod al forventning, at religionen
vendte tilbage vaerre end nogensinde for blandt andet i form af fun-
damentalisme og ekstremistisk vold. Denne “religionens genkomst”
frembed spergsmilet, hvorvidt religionen nogensinde havde veret
vk eller om den méske narmere havde antaget en ny form og allieret
sig med sin indre modsetning. Et spergsmal, der ligeledes sigter ef-
ter, hvorvidt den forudsatte distinktion mellem tro og viden, mellem
religion og sekulariseringens oplysning, kan siges at vere s stabil,
som man ellers skulle tro. Det er denne mistanke, der driver Derri-
das tekst i et forseg pé at afdekke et sted, hvor tro og viden krydser
hinanden, som han skriver: “Dér, hvor viden og tro (‘kapitalistisk’
og fiduciarisk), teknovidenskab og tiltro, kredit, trovardighed, tros-
handling altid vil sta i forbund med hinanden, pa selve stedet, i deres
modsatnings forbindende knudepunkt” (Derrida 2024 48-49). Der-
ridas tentative tese er, at religionen pa én og samme tid befinder sig “i

en reaktiv antagonisme og i et reaffirmerende overbud” i forhold til
teknovidenskaben (Derrida 2024, 48).

En kantiansk dublet

Derridas forste tilnermelse til at underlgbe distinktionen mellem tro
og viden er ved at gentage og forskyde en rekke temaer i Kants re-
ligionsfilosofi, der binder sig til begrebet “reflekterende tro” og “det
radikale onde” (Derrida 2024, 56-57).” Ved pa denne made at genta-
ge Kants religionsfilosofi forskyder Derrida den ligesd, idet han un-
derminerer den ahistoriske indstilling, som Kant forudsatter. Der-
rida stiller pd denne made skarpt pa en serlig opfattelse af religion,
der har farvet vores begreb om historie: “Ganske vist begrenser den
messianske eller eskatologiske horisont denne historicitet, men kun
ved forst at have dbnet den” (Derrida 2024, 56).® Religionens for-

7. Afsnittet om den reflekterende tro fra Die Religion innerhalb der Grenzen der
blofien Vernuft (1793) er pa generos vis ogsa oversat og inkluderet i et appendiks til
udgivelsen af 770 og Viden.

8. Der er i Derridas tekst et specifikt afgrenset fokus pa de abrahamitiske reli-
gioner, og i serdeleshed jodedommen og kristendommen, samt en serlig vestlig



Religion uden Religion 311

skellige frelsesnarrativer og -forestillinger om de sidste tider dbner for
en forstielse af et ssmmenhangende historisk forleb ved samtidig at
indskrive historiens afslutning, eskatologien og det apokalyptiske, i
historien selv, hvilket serligt reflekteres i de abrahamitiske religioner.
Ved pi denne mide at athende historien i historien selv frigives et
radikalt andet begreb om temporalitet. Siledes overgar tidsbegrebet
fra antikkens kosmologiske og cykliske tid til en lineer kronologi.
Denne forskydning abner for en fortolkning af menneskets indre el-
ler levende tid, der konkretiserer sig i spergsmélet om menneskets
fakticitet og historicitet, et centralt filosofisk spergsmal fra Augustin
over Kant til Heidegger. Denne “historiens historicitet” ma vi ifelge
Derrida medregne i en genlesning af Kant (Derrida 2024, 56). Der
er her tale om et tidsbegreb, der er formet indenfor en teleologisk og
eskatologisk ramme, som dekonstruktionens forskydninger og maske
i seerdeleshed den freudianske psykoanalyses Nachtriglichkeit proble-
matiserer i sin grundvold. P4 samme méde kan vi ikke lengere ifolge
Derrida klart identificere “det radikale onde” med samme abstrakte
selvfolgelighed som Kant.” Er der tale om religionens fundamenta-
lisme eller teknovidenskabens dislokering, ekspropriering, delokali-
sering og rodoprykning? Er det radikale onde selve religionens ud-
spring og mulighed, eller det som religionen varger sig i mod? Efter
Derridas opfattelse bliver “det radikale onde”, som Kant afdekker
i mennesket, et udtryk for den freudianske dedsdrift: Der er ikke
tale om “et onde” i nogen bestemmelig forstand, men derimod om
deling, splittelse og differentiering, hvilket vil sige umuligheden af
nogen entydig og simpel oprindelse: “oprindelsen er dobbeltheden
selv” (Derrida 2024, 66)." Netop af denne grund gives der altid mere

reception og behandling af disse. Derridas tekst er ikke kun en diskursiv maskine,
men ogsa en abstraktions maskine, der kun behandler religionen abstrake i bestemt
ental.

9. Kant beskriver “det radikale onde” (das radikale Bise) pé folgende made i religi-
onsskriftet: “We call a man evil [...] not because he performs actions that are evil
(contrary to law) but because these actions are of such a nature that we may infer
from them the presence in him of evil maxims” (Kant 1950, 16). Det radikale onde
i menneskets natur handler alesd ikke om konkrete onde gerninger, men om en
perversion af den maksime, hvorudfra mennesket handler. Der er altsi tale om en
perversion af det kategoriske imperativ, hvor personlig interesse treder i stedet for
den moralske pligt.

10. Béde Arkivfeber og Tro & Viden udvikler en specifik forstelse af den freudi-
anske dedsdrifts hyperbolske logik i kernen af deres argumentation. I Arkivfeber i
form af arkivets indre anarkiviske drift (Derrida 2023, 16), og i Tro & Viden i form
af det radikale onde, hvilket tillige vil sige religionens autoimmune logik. Derrida
er i en vis forstand dedsdriftens tenker par excellence, idet han udvikler dedsdrif-
tens begreb hinsides en naiv nihilisme eller abstrakt negativitet. Derridas vedbliven-
de fokus pa skriftens supplement i dens forskellige udformninger udger en konkret



312 Gustav Damgaard

end en kilde til religionen (og alt andet), fordi der i grunden aldrig
gives en. Denne paradoksale logik, der pd en og samme tid er mere
og mindre end en, udfolder og udvikler Derrida i lobet af sin tekst.

Da “det radikale onde” allerede problematiserer distinktionen mel-
lem tro og viden, finder Derrida en mulighed for yderligere at pro-
blematisere dette forhold i Kants distinktion mellem en dogmatisk
og reflekterende tro. Hvor den dogmatiske tro i form af “sveermeri”,
“overtro”, “illuminatisme” og “taumaturgi” star i modstning til for-
nuften, abner den reflekterende tro i form af en specifik kristen erfa-
ring af Guds ded for en overraskende forbindelse mellem den religi-
ose tro og den rene praktiske fornufts rationalitet. Den reflekterende
tro underminerer altsd herved distinktionen mellem tro og viden, idet
Kant sammenbinder tro og fornuft i et moralfilosofisk perspektiv.
Nir Kant hevder, at kristendommen er den eneste egentlige moralske
religion, idet “den kristne dbenbaring laerer os noget vasentligt, hvad
angar selve moralitetens idé”, sa skyldes det netop denne reflekterende
tro, hvis mulighed ifelge Derrida “meget vel kunne abne selve rum-
met for vores diskussion” (Derrida 2024, 56-57). Den reflekterende
tros moralske dimension ligger ifolge Derrida i felgende kantianske
maksime: “For at opfere sig moralsk mi man kort sagt handle, som
om Gud ikke eksisterede eller som om Gud ikke lengere var optaget
af vores frelse” (Derrida 2024, 59). Kristendommen kan siges at vere
moralsk, fordi den netop selv gennemspiller gudlgshedens erfaring
i korsbegivenhedens paradoksale logik: Kristendommen stadfaster
(eller korsfaster) sig selv ved at ophave sig selv pa korset. Moder-
nitetens globalisering og sekularisering star i dette perspektiv ikke i
modsetning til religionen, men ma ses som en direkte forlengelse og
fortsaettelse af en specifik kristen erfaring af Guds ded.

Globalatinisering og autoimmunitet

Gennem Kants religionsfilosoft kan vi, ifolge Derrida, se “en besyn-
derlig alliance mellem kristendommen som erfaring af Guds ded
og den teleteknovidenskabelige kapitalisme” (Derrida 2024, 60).
Derrida indfanger denne s@regne forbindelse i begrebet globalatini-

reflekteret negativitet, der angiver en forstaelse af liv hinsides distinktionen mellem
liv og ded, hvilket i en vis forstand ogsé vil sige hinsides ontologiens primat. Det
oprindelige supplements eksterioritet og alteritet indskriver doden i midten af livet,
hvilket omplacerer og forskyder distinktionen mellem liv og ded i fremkomsten af
det levende dede. Denne indsigt kan ogsd anferes som en kilde til den sene Derridas
optagethed af det spektrale, idet genferdet i serdeleshed personificerer denne logik.



Religion uden Religion 313

sering, hvis ordspil netop understreger globaliseringens specifikt la-
tinsk-kristne ophav. Der er her tale om en latinisering, der indikerer
“en endelig, men gadefuld universaliseringsproces” (Derrida 2024,
84). Globalatiniseringen angiver pa denne made, at ikke kun vores
begreb om historien er underlagt en specifik kristen arv, men ogsa
vores begreb om verden ma tilskrives denne arv. Religionens latini-
serende og globaliserende effekt, der gar fra Rom over USA, har alt-
sa ifelge Derrida resulteret i en “hyperimperialistisk appropriation”,
hvilket serligt gor sig geldende “i den internationale rets og den ver-
densomspandende politiske retoriks begrebsapparat” (Derrida 2024,
84). Vores stater, institutioner, love og forordninger, selv vores kultur
og sprog, er ifelge Derrida inficeret af globalatiniseringens effekt. Der
gives siledes ikke et neutralt felt, et sikaldt “metasprog”, hvorfra vi vil
kunne iagttage og beskrive religionens fznomen uden selv, at bergres
af dets fenomen (Derrida 2024, 85). Globalatiniseringen betegner
denne uhellige alliance mellem religionen og teknovidenskaben: Den
religiose krop er blevet forsynet med et fremmedlegeme, en teknisk
protese i form af den moderne teknologiske videnskab, som den pa
en og samme tid forseger at indpode og afvise. Denne forbindelse
er efter min opfattelse kun blevet tydeligere siden midten af 90erne,
hvor vi si fremkomsten af teleevangelismen, idet vi i dag ogsa har
sakaldte “kristne influencers”, der forkynder og missionerer ved hjlp
af moderne sociale medier sisom Instragram og Tiktok. Men volden
er ogsa tiltaget, i dag begas der alt fra folkedrab til terrorhandlinger
i en religios fanatismes navn ved hjelp af moderne teknologi sisom
fiernstyrede raketter og droner. Religionen stir si vidt jeg kan se i
et paradoksalt forhold til modernitetens teknovidenskab, som den,
som Derrida beskriver, pd en og samme tid “eks-proprierer og re-ap-
proprierer, rykker op med rode og igen rodfester” ifelge det Derrida
kalder for den “autoimmune selv-skadeslosholdelses logik”™ (Derrida
2024, 100).

Det er denne autoimmune logik, som Derrida formaliserer og
udfolder i lobet af sin tekst, idet vi her finder det knudepunkt, der
binder religionen og videnskaben ulgseligt sammen, som Derrida
skriver: “Det er denne redselsvaekkende, men fatale logik for dez ska-
desloses autoimmunitet, som altid vil associere videnskaben og religio-
nen” (Derrida 2024, 103-103). Ifelge Derrida er det kun denne “pa én
gang immuniter og autoimmun” logik, der kan beskrive og forklare
“religionens genkomst”, idet religionen reagerer pa sig selv ved at gore
gift til modgift: “Den udskiller sin egen modgift, men ogsa sin egen



314 Gustav Damgaard

autoimmune kraft” (Derrida 2024, 102)."" Religionen forseger pi
denne made at holde sig selv skadeslos, uberort og hellig, ved at gore
vold pa sig selv eller ved at gore sig selv til vold, fundamentalismens
maskinelle vold. Under den autoimmune logiks paradoksale forgang
kan vi ifelge Derrida ikke leengere klart skelne religion fra videnskab,
idet de gensidigt kontaminerer hinanden. Religionen opretholder sig
selv ved at indoptage sit andet i form af teknovidenskabens tekniske
apparater og medier lige sd vel som, at videnskaben forudsetter reli-
gionens umiddelbare tiltro og vidnesbyrd. Maskinen og livet krydser
i denne dobbeltbevagelse hinanden: “Reaktionen mod maskinen er
lige s& automatisk (og derfor maskinel) som livet selv” (Derrida 2024,
105). Globalatiniseringens autoimmunitare logik forseger pa denne
made at “rykke rodlgsheden op med rode og reappropriere sig livets
intakte hellighed i god behold” (Derrida 2024, 117). Autoimmuni-
tetens krydskontaminering af forholdet mellem tro og viden forlener
pi denne méde den religiose erfaring med en seregen ateisme, idet
den “betegner affortryllelsen som selve det religioses ressource” (Derri-
da 2024, 132).

Autoimmuniteten kan generaliseres som et udtryk for maden,
hvorpi enhver identitet altid allerede underminerer sig selv fra be-
gyndelsen. Enhver identitet hjemsoges oprindeligt af sin egen luk-
ning. Autoimmuniteten udger pa denne made et andet navn for det
oprindelige supplement, der muligger savel som umuligger enhver
identitet, og indtreder derved i den kade af supplementer, der lober
igennem Derridas forfatterskab sdsom: arche-skrift, spor, differance,
pharmakon, dissemenitation osv. Derrida formulerer denne oprinde-
lige supplements-logik med den maskinelle og tilnzrmelsesvise algo-
ritmiske formel: “n + En”, der krypterer det uberegnelige i hjertet af
det beregnelige (Derrida 2024, 83 og 132). Der gives altid et supple-
ment mere, en kilde eller oprindelse mere, der gives to (tre, fire, fem...
ad infinitum), fordi der i grunden aldrig gives “En” uden supplement,

11. Hegel har allerede i sit tidlige vaerk Glauben und Wissen (1802) og méske sarligt
i sin behandling af forholdet mellem oplysning og tro i Phinomenologic des Geistes
(1807) afdakket autoimmunitetens logik. Hegel skriver: “Den rene indsigts med-
delelser kan derfor sammenlignes med en tyst udbredelse — en diffusion af parfume
i den modstandslese luft, maske. Indsigten er en gennemtreengende smitte, der ikke
pa forhénd giver sig til kende som noget, der stir i modstning til det uopmark-
somme element, den lister sig ind i. Altsd kan den heller ikke afverges. Forst nar
smitten har bredt sig, bliver den bemerket af bevidstheden, der uden at bekymre
har givet efter for den” (Hegel 2006, 378). Oplysningen er for Hegel som en smitte,
der selv kontamineres af dens bytte, idet den i sin forhardede rationalitet gor sig
identisk med den dogmatisme, som den soger at bekeempe i religionen. P4 samme
mdde mé religionen indoptage oplysningens rationalitet for at forsvare sig, hvorved
den allerede har spillet fallit.



Religion uden Religion 315

gentagelse og iterabilitet. Det er denne supplements-logik, der ind-
skriver et uforudsigeligt og derved uberegneligt overskud i enhver
beregnelig og afgrenset identitet, hvilket abner for troens felt som et
“oprindeligt” forhold til den anden. Enhver identitet er altid allerede
betinget af sit andet, af en indre forskel, der umuligger enhver sim-
pel selv-identitet. Hvis supplementaritetens “n + En” altid allerede er
virksom i enhver identitet, s gelder dette ogsa for de monoteistiske
religioners forankring i den ene Gud, hvilket Derrida angiver med en
omvending af sin formel til: “det Ene + n” (Derrida 2024, 133). Selv
onto-teologiens hgjeste vasen, den ene Gud, vil altid allerede vere
udkastet i denne kaede af forskelle og supplementer uden begyndelse
eller opher."”” Det ene er aldrig én med sig selv men altid allerede
dbnet mod den anden, hvilket Derrida udfolder i en tvetydig og til-
narmelsesvist uoversettelig formulering, der i sin elliptiske okonomi
angiver religionens autoimmune logik: “Det [det Ene] gor vold mod sig
selv og gor sig selv til vold, det vogter sig for og vogter over den anden (Il
se fait violence et se garde de l'autre]” (Derrida 2024, 133). Det ene er
altid allerede brudt, udsat for en oprindelig vold, der abner mod for-
holdet til den anden, men samtidig kan det ene kun gore sig til en ved
at fortrenge og undertrykke dette oprindelige forhold. Det ene bide
vogter sig for og over den anden, ekskluderer den anden fra sig selv
ved at inkludere den anden i sig selv, som Derrida skriver i Arkivfeber:
“Samlingen af det Ene i sig selv sker aldrig uden vold og heller aldrig
uden det Szregnes selvbekraftelse” (Derrida 2023, 112). Autoimmu-
nitetens paradoksale og hyperbolske logik, der gennemsyrer religio-
nen, udfolder sig i denne bevagelse mellem “n + En” og “det Ene + n”.
En bevagelse der indfanges i det franske idiom plus d’une der alt efter
udtale pd en og samme tid betyder “mere end en” og “ikke mere en”
(Derrida 2024, 132). Nar vi saledes folger autoimmunitetens logik,

12. Onto-teologi er den betegnelse som Heidegger i forlengelse af Kant bruger
til at beskrive forviklingen af den kristne teologi og den graske metafysik, der har
preeget metafysikkens historie som sidan. Derved antager metafysikken en dob-
beltskikkelse, idet den bade udger sandheden om det varende i almindelighed (on-
tologi) og om det hgjeste vaerende fx Gud (teologi), som Heidegger skriver: “Ifglge
sit vasen er den pa én gang ontologi i snazver betydning og teologi” (Heidegger
1973, 118). Heidegger tilbageforer denne forvikling af det veerende i almindelighed
og det hojeste verende i seerdeleshed til det grundproblem, at metafysikken kun har
formaet at forestille sig det verende som varende, og derved aldrig har stillet sporgs-
mélet om vaeren som sadan: “Metafysikken antager denne dobbeltskikkelse fordi
den er, hvad den er: forestillen af det verende som det veerende” (Heidegger 1973,
119). Herved angiver den metafysiske tradition ifelge Heidegger en verens-glemsel,
en glemsel af spergsmélet om varen, der fortreenger den oprindelige ontologiske-dif-
ferens (forskellen mellem varen og det varende).



316 Gustav Damgaard

bevager vi os mod et generaliseret religionsbegreb: En religion uden
religion, hvis kilde deler sig efter autoimmunitetens lov i (mindst) to.

Religion uden religion

Igennem sin tekst fremskriver Derrida, hvad han i Donner la mort
(1992) kalder for en “non-dogmatisk dublet” af den religionsfilosofi-
ske og teologiske traditions dogmer.”> En dublet eller gentagelse der
indebzrer en “tenkning, som ‘gentager’ muligheden af en religion
uden religion” (Derrida 2007, 66). Derrida forseger sledes at afdek-
ke religionens strukturelle mulighedsbetingelse, der er forankret i
ubestemmeligheden mellem dbenbaring og det dbenbarede, det kon-
krete og abstrakte, i dette indpas abner der sig en (u)mulighed for en
religion uden religion, der er fritlagt for enhver bestemmelighed, men
som afventer fremtidens kommen. Derrida behandler derfor “religi-
onen” rent abstrakt for at kunne afdekke et generaliseret religions-
begreb, fritlagt fra en enhver bestemmelig religion, der er forankret
i et oprindeligt ansvar for og forhold til den anden. En generaliseret
religion der har form af ansvar eller retferdighed og som er dekon-
struktionens yderste horisont: “Religionen er ansvaret eller slet intet”
(Derrida 2007, 18). Denne passage til et radikalt ansvar over for den
helt anden, der er enhver anden, forseger Derrida at fremskrive igen-
nem sin lesning af religionen. Religionen uddifferentierer den enkel-
te som den enkelte, hvorimod etikkens fristelse er det almene. Kun
med religionen stilles vi ifelge Derrida over for et radikalt ansvar for
den anden Indpasset mellem religion og etik viser sig som indpasset
mellem det universelle og det singulere. Dette radikale ansvar, denne
afgrundsdybe retferdighed, er den yderste satsning i 7ro & Viden.
Ved at gentage Kants projekt om en reflekterende tro hinsides men
ikke adskilt fra den jodisk-kristne arv aner Derrida muligheden for
en sand universalisme, der stir i modsatning til globalatiniseringens
voldelige appropriation. En universalisme, der med afset i troen og
vidnesbyrdets tilbageholdenhed, kan udgere en “universaliserbar kul-
tur af singulariteter” (Derrida 2024, 67). Det er en universalisme, der
vil bestd i at universalisere den radikalt singulere erfaring af ansvaret
for den anden. Dette ansvars singularitet er dog absolut singulert, og
i den forstand fremmed over for enhver universalisme eller almenhed,

den har tilbageholdenhedens karakter." Derrida afdekker pa denne

13. Pé dansk: Dodens gave, udgivet pa forlaget Anis, 2007.
14. En afggrende reference i Derridas religionsfilosofiske varker er Kierkegaards
leesning af Abraham-fortallingen i Frygr og Beven, der netop gennemspiller forhol-



Religion uden Religion 317

made det umulige i enhver universalisme, eller han fremskriver det
umuliges universalisme.

Denne generaliserede religion ferer Derrida tilbage til to sammen-
hangende, men dog distinkte strukturer eller kilder: “1) erfaringen af
at tro pd noget, pa den ene side [...], og 2) erfaringen af det skadeslose,
sakraliteten eller sanktiteten” (Derrida 2024, 89). Troen er tiltroen til
den anden, til det, der unddrager sig min bemzgtigelse, det jeg ikke
kan forfeje over, og det skadeslose er den andens utilgengelighed som
den absolut anden. Hvis troen indikerer en primer relation til den
anden, si afdekker det skadeslgse, hvordan denne relation er funde-
ret i det helliges asymmetri. Vores forhold til den anden er altsi, som
Levinas formulerer det: “Et forhold uden forhold” (Levinas 2020,
73). Der er tale om irreduktibel afstand, som Derrida beskriver som
en “hypersanktificering” (Derrida 2024, 132). I lyset af den andens
urorlighed udger den oprindelige tro langtfra en forsikring, men
tvertimod en erfaring af den uudgrundelige afgrund i afgrunden
(abyssus abyssum vocat), der er vores forhold til den anden. Derrida
gennemspiller i sin behandling af religionen en raekke centrale mo-
tiver hos Levinas og Blanchot, der centrerer sig omkring asymmetri,
afstand og distance, hvilket indfanges i den dobbelte og tvetydige
etymologi af det latinske religio: P4 en og samme tid tilbageholden-
hed, toven, afstand og bind, sammenbinding. To betydningslinjer
der samler sig i forstaelsen af det sociale bind. Troen og hellighedens
erfaring pa en og samme tid grundlegger og umuligger ethvert fel-
lesskab efter en spektral autoimmun logik, der dbner og hjemsoger
fellesskabets lukning imod det andet:

Denne selvanfegtende attestation holder det autoimmune fellesskab i
live, det vil sige abent for noget andet og mere end det selv: den an-
den, fremtiden, deden, friheden, den andens komme eller kerlighed, en
spektraliserende messianitets tid og rum hinsides enhver messianisme
(Derrida 2024, 114).

Her kan vi igen ane to navne ud af mange for denne paradoksale reli-
gion uden religion, nemlig: dez messianske og chora. Det forste jodisk,

det mellem det etiske og religiose ud fra spergsmélet om det almene og det singulee-
re. Abraham er i sit kald fra Gud forpligtet overfor den absolutte anden, og kan der-
for ikke indga i etikkens almenhed. Dette indpas mellem det singulare og almene
forlener ansvarets tematik med ofringens okonomi og dedens semantik, hvis enhver
anden er den helt anden, som Derrida formulerer det, sd implicerer ansvaret over for
den enkelte, tillige ofringen af det almene. Det er ansvarets afgrundsdybe paradoks,
som umuligger ansvarets hypostasering i en positivt formuleret etik, men derimod
dbner paradokset for en genuin etisk akt, der er underlagt den andens asymmetriske
blik, hvor vi bliver set uden selv at se.



318 Gustav Damgaard

det andet gresk, hvilket gennemspiller den kristne teologis graesk-jo-
diske ophav, som Derrida formulerer det i et tidligt essay med et citat
fra Joyces Ulysses: “Jewgreek is greekjew. Extremes meet” (Derrida
1978, 228).

Det forste navn knytter an til den hyperabstrakte orkenggrelse af
religionens begreb, som Derrida fremskriver i lobet af sin tekst. Or-
kenen er et ikke-sted, et sted for omplaceringer og forskydninger.
Derrida pakalder sig de bibelske profeter og eremitters tilbagetrak-
ning og retrete til orkenens gde landskab, ikke for at genbekrafte
den bibelske abenbaring, men netop for at udhule den, temme den
for ethvert konkret indhold, hvorved orkenen fordobles og forskydes
til en “orken i orkenen” (Derrida 2024, 54). Fordoblingen af grkenen
angiver netop det sted “hvor man hverken kan eller ma se det kom-
me, som matte eller — mdske — kunne komme. Det, man endnu ma
lade komme” (Derrida 2024, 54). P4 samme made, som der er tale
om en religion uden religion, er der ligeledes tale om en messianitet
uden messianisme (Derrida 2024, 66). Denne messianitet er fritlagt
fra enhver konkret abenbaring, idet den kun bibeholder “en generel
struktur for erfaringen” ifelge Derrida: “Den messianske dimension
afhanger ikke af nogen messianisme, den felger ingen bestemt aben-
baring, den er ingen abrahamitisk religions sereje” (Derrida 2024,
67).” Messianiteten angiver fremtidens irreduktible og strukturelle
uerkendelighed, der fastholdes i en generel abenhed overfor det, som
kommer, det der altid vil vaere kommende. Der er altsd tale om en
religion, der udgér fra en universel messianitet uden nogen messia-
nisme. Det er méske forsoget pa at tenke dette uden, religion uden
religion, messianitet uden messianisme, tro uden tro, abenbaring
uden abenbarede, der er kernen i Derridas tekst. Der er her tale om
en iterabilitet, en gentagelse af religion uden religion, en gentagelse
uden genkomst."

15. Derrida komplicerer dette forhold mellem den betingede og ubetingede mes-
sianisme i teksten Marx & Sons, hvilket han udfolder pa folgende méde: “I find it
hard to decide whether messianicity without messianism (gua universal structu-
re) precedes and conditions every determinate, historical figure of messianism (in
which case it would be radically independent of all such figures, and would remain
heterogenous from them, making the name itself a matter of merely incidental inte-
rest), or whether the possibility of thinking this independence has only come about
or revealed itself as such by way of the ‘Biblical’ events which name the messiah and
make him a determinate figure” (Derrida 1999, 255).

16. Derrida udfolder denne paradoksale fordoblingslogik i verket Parages, der er
dedikeret Maurice Blanchots tenkning og tekst, pa folgende méide: “The same word
and the same thing seem robbed of themselves, withdrawn from their reference and
their identity, while going on letting themselves be traversed, in their old bodies,
toward a completely other dissimulated in them” (Derrida 2011, 76).



Religion uden Religion 319

Det andet navn, chora, som Derrida leser ud af Platons 7imaios,
betegner ligeledes et ikke-sted, der udger den indre strukturibning i
ethvert system: “Fra det dbne indre af et korpus, et system, et sprog
eller en kultur ville chora situere den abstrakte spatiering, selve stedet,
det absolutte ydre sted” (Derrida 2024, 69). I kontrast til den greske
agora, markedsplads eller torv, hvor Platons dialoger udspiller sig, sa
markerer chora et oprindeligt ikke-sted, et radikalt ydre, der aldrig
vil kunne assimileres til et indre. Det er heller ikke uden betydning
at de ode egne, som Kristus kontinuerligt opseger og seger tilflugt
til, benzvnes som ywpa i evangeliefortellingerne. Chora betegner en
oprindelig spatiering, der netop umuligger enhver simpel oprindelse.
Chora er pa denne made navnet for “den spatiering, der ikke lader sig
beherske af nogen teologisk, ontologisk eller antropologisk instans,
uden alder, uden historie og ‘@ldre’ end alle modsztninger (for ek-
sempel sanselig/intelligibel), og som ikke engang ad en negativ vej
melder sig som ‘hinsides veeren™ (Derrida 2024, 70). Chora er ikke i
sig selv et sted, men det som giver rum til alle andre steder eller det
er rummet som gave.

Derrida mimer og gentager med disse to navne en negativ teologis
syntaks og grammatik, der kan spores fra Plotin over kristendom-
mens via negativa til Heideggers ontologiske differens, samtidig med,
at han forskyder den. Der er ikke tale om en hyperessentialisme, der
angiver en entitet hinsides veren, der kun kan beskrives ad nega-
tivitetens vej, men derimod om en “oprindelig” temporalisering og
spatiering, der muligger distinktionen mellem det apofatiske og
katafatiske."” De to navne vidner om stedet for vores “oprindelige”
forhold til den anden. Et sted eller maske nermere ikke-sted, der i
sagens natur vil veere unavneligt eller hvis navn altid vil vere under
udstregning og udviskning, en erken, der ikke udger de abrahamiti-
ske religioners abenbaringserken, men derimod en “orken i erkenen,
en orken, der muligger, dbner, udhuler eller uendeligger den anden”
(Derrida 2024, 65). Felles for de to navne, som Derrida i denne tekst
knytter til dette “sted”, er, at de udtrykker religionens toven og tilba-

17. Navnets problematik er et gennemgaende tema i Derridas forfatterskab, og sar-
ligt spergsmalet om Guds navn indtager en central rolle i de religionsfilosofiske
skrifter. Berort af dekonstruktionens effekt udtemmes Guds navn for enhver essens
i en uendelig oversettelse, hvorved Guds navn bliver navnet for det uoversattelige
i enhver overszttelse. Derrida formaliserer dette paradoks, som han finder i den
negative teologi, pd folgende méde i Sauf le nom: “Each thing, each being, you,
me, the other, each X, each name, and each name of God can become the example
of other substitutable X’s. A process of absolute formalization. Any other is totally
other [Zout autre est tout autre.] A name of God, in a tongue, a phrase, a prayer,
becomes an example of the name and of names of God, then of names in general”

(Derrida 1995, 76).



320 Gustav Damgaard

geholdenhed overfor den anden, hvilket binder dem til troen og det
helliges erfaring, selvom de aldrig vil kunne reduceres hertil."®

Troen og det hellige udger for Derrida to kilder ud af mange, kil-
derne fordobler sig, “mangfoldigger sig” i det uendelige, til en religi-
on uden religion, der lober sammen i vidnesbyrdets struktur (Derrida
2024, 130). Vidnesbyrdets struktur indikerer et kvasi-transcenden-
talt lofte, en ur-affirmation, der betinger enhver sproglighed. Ifolge
Derrida forudsetter enhver talehandling, enhver henvendelse til den
anden, dette oprindelige lofte i form af et performativt “jeg sver-
ger, at jeg siger sandheden”, der méske serligt er tydeligt dér, hvor
vi faktisk lyver: Lognen forudsetter det oprindelige lofte (Derrida
2024, 130). Der er her tale om en affirmation af det, der kommer
(/’a-venir], hvilket vil sige fremtidens irreduktible abning mod den
anden.” Fremtiden udger altsa ikke blot et senere “nu”, men en gene-
raliseret abenhed eller ubestemthed, der aldrig vil kunne assimileres
til det levende naervers selv-identitet. Ur-affirmationen ferer fremti-
den udover enhver beregnelighed, forventning eller forudsigelighed,
idet fremtiden hermed betegner en strukturel uerkendelighed, som
Derrida skriver i Arkivfeber:

Forudsztningen for, at det, der skal komme, forbliver kommende, er
ikke kun, at det ikke er kendt, men at det ikke er erkendeligt som sidan.
Dets bestemmelse skal ikke lengere komme fra lerdommen eller fra en
horisont af praetableret viden, men fra en fremkomst eller begivenhed
som man lader eller fir til at komme (uden at se noget komme) i en erfa-
ring, der er heterogen med ethvert konstativ og enhver forventningsho-
risont som sidan: hvilket vil sige med ethvert stabiliserbart teorem som
siadan (Derrida 2023, 103).

Loftets ubestemmelighed og uerkendelighed er i denne forstand et
udtryk for en messianicitet uden messianisme, idet loftet bade trak-
ker pa historien og de traditionelle religioners messianske forestillin-
ger men samtidig radikalt overskrider disse. Det er denne kvasi-mes-
sianske ur-affirmation i form af et lofte, et tilsagn pé en og samme tid

18. De to navne, messianitet og chora, angiver tilsammen den henholdsvis tempora-
le og spatiale reference i Derridas (ikke-)begreb differance, der angiver en oprindelig
forskelsdannelse, og som Derrida beskriver som “rummets bliven-tid og tidens bli-
ven-rum” (Derrida 1976, 72).

19. P4 fransk har man to ord for “fremtid” henholdsvis futur og l'avenir, og det er
den sidste betegnelse Derrida anvender. Begge ord bruges om fremtiden, men som
Derrida fremhaver, s betyder /avenir strengt taget ikke “fremtid” men “det kom-
mende” eller “det tilkommende”. Nir Derrida angiver det med bindestreg, si er det
for at fremhave denne bogstavelige betydning (Derrida 2023, 161n57).



Religion uden Religion 321

henvendt til og modtaget fra den anden, der ifelge Derrida betinger
videnskaben sivel som religionen:

Affirmationen af det, der kommer, altsd: Det er ikke en positiv tese. Det
er ikke andet end affirmationen selv, “ja’et”, for s vidt det er betingelsen
for ethvert lofte eller ethvert hab, for enhver forventning, enhver per-
formativitet, enhver bning over for det kommende, hvad end det métte
vere, for videnskab eller for religion (Derrida 2023, 98-99).

Loftet er dog ikke en simpel oprindelse eller ny umiddelbarhed,
tvertimod er det altid allerede udsat for gentagelse og iterabilitet.
Ur-affirmationens oprindelige “ja”, drives herved udover sig selv i en
automatisk og maskinel fordobling som “ja, ja”. Leftet er udsat for en
“oprindelig” disseminering. Loftet er i denne forstand ogsi underlagt
autoimmunitetens logik og indskrevet i det oprindelige supplements
struktur, som Derrida skriver:

Dette mere end En er det n + En, som indforer troens eller troverdighe-
dens orden i henvendelsen til den anden, men ogsd den maskinelle, me-
kaniske deling (vidnesbyrdets bekraftelse og reaktivitet, “ja, ja” etc., en
automatisk telefonsvarer, an answering machine, og muligheden for det
radikale onde: mened, logn, fjernstyret drab, styret pa afstand, selv nar
der voldtages og drebes med de bare nazver (Derrida 2024, 132-133).

Det “oprindelige” lofte er altsa pd en og samme tid betingelsen for
troens bekreftelse af den anden og reaktivitetens uhammede vold,
der forseger at udradere dette forhold. Vi finder saledes ogsé indekset
for en “oprindelig” troshandling i leftets struktur, som vi aldrig vil
kunne afggre om, er religios eller ateistisk, idet den betinger religio-
nen savel som videnskaben.

Vidnesbyrdet eller maske narmere bekendelsen forudsatter den
andens kald, der kalder mig til at svare og til ansvarets begivenhed.
I denne forstand er det heller aldrig den objektive sandhed, der er pa
spil i bekendelsen og vidnesbyrdet, hvilket allerede Augustin har vist,
men der er tale om en performativitet, en frembringelse af sandhed
(facit veritatem, venit ad lucem), hvori vi erfarer vores egen endelighed
i den andens utilgengelighed, hvilket Derrida formulerer pa folgende
made: “I vidnesbyrdet loves sandheden hinsides ethvert bevis, en-
hver perception, enhver anskuelig fremvisning” (Derrida 2024, 130).
I denne forstand er det ogsa altid den anden, der bekender 7 mig. Den
anden der bringer mig til bekendelse. I bekendelsens ordstrom af-
hander det talende subjeke sig i erfaringen af den andens urerlighed.
Her er der ikke tale om en regression mod en heideggersk fakticitets



322 Gustav Damgaard

hermeneutik, der er fanget i spillet mellem egentlighed og uegent-
lighed, men om frembringelsen af et “jeg”, der er forankret i den
umulige erfaring af den anden eller som Catherine Malabou formu-
lerer det: “The ‘T” takes the form of the life of the other” (Malabou
2005, 137). Dette “jeg” eksisterer ikke, men insisterer i skriften, som
Derrida beremt skriver: “I have been seeking myself in a sentence”
(Derrida 1999, 14-15). Her er der ikke lengere tale om en oprindelig
erfaring af det varendes veren, men om skriftens altid afledende og
forskydende supplement, som “jeget” tager form efter eller som en
setning, hvilket pakalder Guds paradoksale navn fra den brenden-
de busk: “Jeg er den, jeg er” (2 Mos 3,14). Pa en og samme tid et
navn og en setning, et navn og en parallelisme. Navnet drives i sin
selv-reference ud over sig selv mod sin egen fordobling. Den bibelske
og jodiske skrift- og eksilshermeneutik underlgber den graeske ve-
rens tzenknings monotone identitet i en uendeliggorelse af skriftens
erfaring. Her dbner der sig endnu en kilde, hvor selv-fortolkning og
skrift-fortolkning, leber sammen i det hav, der udger den bibelske
tekst og skrift.

Krypter...og granatzbler

Derrida fremskriver en “oprindelig” tro i form af et kvasi-messiansk
lofte, en ur-affirmation, der aldrig vil kunne assimileres til nogen
konkret eller bestemt religion, men som heller ikke vil kunne adskil-
les fra religionens tradition og historie. En tro pa en og samme tid
med og uden religion. Religionens konkrete historiske manifestation
er saledes altid allerede hjemsogt af denne “oprindelige” tro, der abner
religionen indefra mod et radikalt overskud eller overbud. Der er altsi
tale om en henholdsvis ubetinget tro, der udger muligheden for en
universel struktur, og en betinget tro, der er bundet til en bestemt
historisk nedvendighed. Selvom det betingede og ubetingede i denne
forstand aldrig kan tenkes uafhengigt af hinanden, si falder de hel-
ler aldrig identisk sammen. Det er denne irreduktible afstand mellem
den betingede og ubetingede tro, der udger religionens auto-dekon-
struktive impuls, som Derrida skriver: “Men det forekommer umuligt
at benzgte muligheden [for en ubetinget tro] i hvis navn, takket vere
hvilken den afledte nodvendighed (autoriteten eller den bestemte tro)
ville blive draget i tvivl eller sat spergsmalstegn ved, afvist eller kriti-
seret, sagar dekonstrueret” (Derrida 2024, 123). Denne “oprindelige”
tro er saledes skjult, krypteret, i de traditionelle religioners konkrete
figurer og forestillinger, og den kan kun vise sig ved at skjule sig,



Religion uden Religion 323

fremtraede ved at trekke sig tilbage og udviske sine spor, som Derrida
skriver i den nastsidste paragraf (§51) af 7ro & viden: “Ontoteologien
krypterer troen og tilskikker den en skebne som en slags spansk mar-
raner, der endda ville have mistet, i sandhed spredt, mangfoldiggjort,
mindet om sin hemmelighed” (Derrida 2024, 133). Den ubetingede
tro vil siledes cirkulere krypteret og skjult i ontoteologiens struktur.
Billedet pa denne krypterede tro er de spanske marraner, der er nav-
net for de joder pa den iberiske halve, der i lobet af det 14. og 15.
drhundrede blev tvunget til at konvertere til kristendommen, men
som i hemmelighed fortsatte med at praktisere deres jodiske tro. Det
er marranernes “kryptojodiske historie”, som Derrida altid hemme-
ligt “har identificeret sig med” (Derrida 2023, 100). Den ubetingede
tro er som en hemmelighed indskrevet i hjertet af enhver konkret
religion. En hemmelighed, der vil forblive utilgengelig og hemmelig
selv for den, der berer den i og med sig: En hemmelighed uden hem-
melighed, der betinger enhver religions struktur. Hemmelighedens
struktur forbinder siledes loftet og erindringens tematik, idet ethvert
lofte forudsatter gentagelighed, arkivering og inskription:

Intet kommende uden arv og mulighed for at genzage. Intet kommende
uden en vis iterabilitet, i det mindste i form af en pagt med sig selv og
en bekraftelse af det oprindelige ja. Intet kommende uden et messiansk
minde og loftet om en messianitet, der er ldre end nogen religion,
mere oprindelig end enhver messianisme (Derrida 2024, 107).

Netop pa dette sted, hvor loftet og erindringen, det messianske lofte
og piabuddet om at huske, krydser hinanden i hemmelighedens se-
mantik, lader Derrida et barndomsminde flyde fra erindringens nat-
lige skakt eller krypt, der i sin autobiografiske og absolut singulere
emblematik truer med at drive Derridas tekst mod uleselighedens
afgrund som en drems uoverszttelige navle: “Et stillebens emblem: et
opbrudt granatable, en piskeaften, pa et fad [embléme d’une nature
morte: la grenade entamée, un soir de Paques, sur un plateau]” (Derrida
2024, 133). En erindring eller maske hvad Freud kalder en Deckerin-
nerung, indekset for en ubevidst fortreengning, fra Derridas jodiske
opvakst i det multireligiose (kristent-jodisk-muslimsk) Algeriet. Et
minde om en jodisk paskehgjtid fejret i Derridas barndomshjem pa
Rue Saint-Augustin, der vidner om, at Derrida maske altid har til-
hert denne “krypto-jodiske” historie og tradition. Derridas religion
uden religion er som et brudt granatable, hvis kerner altid allerede er
mangfoldiggjorte og spredt uden begyndelse eller opher.

Jeg begyndte min lesning af Derridas tekst med konteksten for ud-
givelsen, som nu foreligger pa dansk, og jeg slutter med spergsmalet



324 Gustav Damgaard

om signaturen og underskriftens problematik: Det absolutte singulz-
re navn. Gives der noget som en signatur, en underskrift, et absolut
singulert marke, der sikrer en stabil overforing og kommunikation
mellem det intra- og ekstratekstuelle niveau? Pa sin vis er signatur-ef-
fekten den mest almindelige, den foregar, som Derrida skriver, “hver
eneste dag!” (Derrida 1976, 146). Men signaturens mulighedsbetin-
gelse er samtidigt, som Derrida fremhaver, dens umulighedsbetin-
gelse:

For at fungere, dvs. for at vere laselig, md en signatur have en gentage-
lig, iterabel, efterlignelig form; den ma kunne losrives fra den nerva-
rende og enestdende intention i sin frembringelse. Det er dens “samme-
hed” som, idet den @ndrer dens identitet og dens enestdenhed, spalter

dens segl (Derrida 1976, 146).

Signaturen har sin (u)mulighedsbetingelse i sprogets iterabilitet og
gentagelighed, der udvisker signaturens saregenhed og uerstattelig-
hed i leesningens krav om gentagelighed. Enhver signatur er saledes
en kontrasignatur: Den skriver under ved at viske ude og den visker
ud ved at skrive under. Siledes er Derridas 770 & Viden ogsi (kon-
tra)signeret med en passage, der i sin tyngde og fortztning antager
en nasten testamentarisk kvalitet: “Her er end ikke spredningen af
asken lovet, ¢j heller deden givet” (Derrida 2024, 133). En (kontra)
signatur der pa en og samme tid genkalder og foregriber den sidste
linje i Arkivfeber, en tekst dateret til Napoli, 22-28 maj, 1994: “Sagar
uden aske” (Derrida 2023, 142). Askens spredning danner paradig-
met for Derridas spor- og skriftslogik, idet den kun viser sig ved at
trekke sig tilbage, fremtrader ved at forsvinde som et spor uden spor.
Pi samme made ma den “oprindelige” tro, som forekommer krypte-
ret i enhver religion, allerede vare under udviskning i sin fremtraden.

Litteratur

Derrida, Jacques. 1970. Om grammatologi, overs. Lars Bonnevie og Per
Aage Brandt. Kobenhavn: Arena.

Derrida, Jacques. 1976. Sprog — Materialitet — Bevidsthed: To essays om
metafysikkens lukning, overs. Niels Egebak og Svend Erik Larsen. Kg-
benhavn: Vintens Forlag.

Derrida, Jacques. 1978. “Violence and Metaphysics — An essay on the
thought of Emmanuel Levinas.” I Writing and Difference, overs. Alan
Bass, 97-192. New York: Routledge.



Religion uden Religion 325

Derrida, Jacques. 1995. On the Name. Stanford: Stanford University Press.

Derrida, Jacques. 1999. “Circumfession.” I Jacques Derrida, overs. Geof-
frey Bennington. Chicago: University of Chicago Press.

Derrida, Jacques. 1999. “Marx & Sons.” I Ghostly Demarcations: A Sym-
posium on Jacques Derrida’s Specter’s of Marx, red. og overs. Michael
Sprinker, 213-269. London: Verso Books.

Derrida, Jacques. 2007. Dodens gave, overs. Jeanette Bresson Ladegaard
Knox. Kgbenhavn: Anis.

Derrida, Jacques. 2010. Parages, red. John P. Leavy, overs. Tom Conley,
James Hulbert, John P. Leavey og Avital Ronell. Stanford: Stanford
University Press.

Derrida, Jacques. 2023. Arkivfeber — Et freudiansk indtryk, overs. Frede-
rik-Emil Friis Jakobsen. Kgbenhavn: Forlaget Aleatorik.

Derrida, Jacques. 2024. Tro og Viden — De to kilder til “religionen” ved den
blotte fornufts granser, overs. Kristian Olesen Toft og Bjarke Morkore
Stigel Hansen. Arhus: Klim.

Hegel, G. W. E. 2005. Andens fenomenologi, overs. Claus Bratt Qstergaard.
Kobenhavn: Gyldendal.

Heidegger, Martin. 1973. Hvad er metafysik?, overs. Grete Karl Sgrensen
og Jorgen Hass. Kobenhavn: Vintens Forlag.

Kant, Immanuel. 1950. Religion Within the Limits of Reason Alone, overs.
Theodor M. Greene og Hoyt H. Hudson. New York: Harper & Row.

Leung, King-Ho. 2021. “The religion (without Religion) of the Living
(without Life): Re-reading Derrida’s “Faith and Knowledge™”. I Eidos -
A Journal for Philosophy of Culture, vol. 5, nr. 3, 35-49.

Levinas, Emmanuel. 2020. Tozalitet og Uendelighed, overs. Manni Crone.
Kobenhavn: Hans Reitzels Forlag.

Malabou, C. 2005. “The Form of an T.” I Augustine and Postmodernism:
Confessions and Circumfession, red. John Caputo og Michael J. Scanlon,
127-137. Indianapolis: Indiana University Press.

Naas, Michael. 2012. Miracle and Machine — Jacques Derrida and the Two
Sources of Religion, Science, and the Media. New York: Fordham Uni-

versity Press.



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025 s. 326-328

Harald Nielsen

Det Danske Missionsselskabs Historie 1821-1985. Bind 1 Frygr ikke! Troe ik-
kun!, Bind 2 Mission i en forandrer verden. Kobenhavn: Danmission, 2019,
(appendikser og personregister, 333 + 304 sider).

Dette tobindsverk er en fremstilling af Det Danske Missionsselskabs
(DMS) historie fra grundleggelsen i 1821 til 1985, og helhedsfremstil-
lingen udfylder en lakune i forskningen. For selvom en razkke markante
kirke- og missionshistoriske verker har behandlet udvalgte dele af dansk
missionshistorie, er der ikke siden 1935 skrevet nogen storre helhedsoriente-
ret fremstilling af dansk missionshistorie, her reprasenteret gennem DMS.
Santalmissionen som fusionerede med DMS til Danmission i 2000 har va-
ret grundigt dekket af danske og norske missionshistorikere, men det har
ikke tidligere vaeret klart, at DMS og Indre Mission (IM) igennem mange
ar ydede faste bidrag til santalmission.

Det Danske Missionsselskab blev etableret i 1821, men Harald Nielsen
griber, som ret og rimeligt er, tilbage til den statslige mission til grenlen-
dere (inuit), indere og afrikanere fra begyndelsen af det 18. arhundrede.
Selvom der var korte missionsperioder i Grenland og pa Guldkysten, var
selskabets missionsmark i den forste lange drreekke begrenset, fordi staten
— her Missionskollegiet — var tovende med at overlade missionsomrider til
den statskirkelige men uafhengige vekkelsesbevaegelse DMS. Bestyrelsen
sogte bestandig samarbejde med staten og udstedte lofter, som ville beslag-
leegge okonomiske midler, s& den var tilbageholdende med at binde sig til
andre faste udgifter. Derfor kunne vakte, der gnskede at blive udsendt som
missionzrer, godt nok fi skonomisk stette, men blev sjeldent egentligt an-
satte. En mission i Smyrna i Lilleasien startede omkring 1842 men matte
indstilles i 1847. Det var nok (I: 134) forst fra 1863 at DMS fik sin forste
selvstendige missionsmark, nemlig i Indien. Det skete med ansazttelsen af
en tysk missioner, der insisterede pd, at man ikke kunne acceptere kasteskel
indenfor den kristne kirke.

Fra den sidste del af 1800-tallet og indtil den anden verdenskrig voksede
antallet af udsendte missionzrer til Indien og Kina (iszr Manchuriet), og
efter krigen kom nye omrader til i det sydlige Arabien, Afrika og Japan.
Nogle gange skete det, nar allerede etablerede kristne missioner blev op-
taget, andre gange som resultatet af henvendelser fra lokale kirker. Efter
anden verdenskrig var der ofte et sterkt engagement i udviklingsarbejde.
DMS oplevede sin “guldalder” (II: 272) fra 1898 til 1920 med omkring 100
udsendte ansatte i 1920 (I: 311); fra 1950 falder antallet af missionzrer til
omkring 40 i 1980 (II: 268).

Et gennemgiende tema i verket er, om forméilet med mission er at
etablere nye uafhangige kirker. I international protestantisk mission blev
tre-selv-principperne (selvudbredelse, selvunderhold og selvstyre) formelt
etablerede i 1850erne, principper som DMS allerede vegtede hoje i 1837



327 Peter Birkelund Andersen

(I: 73-75). Det var dog forst, da omvendte kristne blev stadig mere kriti-
ske overfor de vestlige kirkers indbyrdes kampe med hinanden, at de lo-
kale kirker trin for trin blev etablerede og endelig fik magten. I Indiens og
Kinas tilfelde skete en langsommelig selvsteendigggrelse af kirkerne siden
omkring Forste Verdenskrig. DMS onskede begge steder at fastholde kon-
trollen i Kgbenhavn, subsidizrt hos de udsendte missionzrer, som man on-
skede skulle sta over de omvendte kristne. Man kan overveje, om dette ogsé
ligger bag den senere historie, hvor de evangelisk-lutherske kirker i Indien,
som udsprang af Trankebar-missionen og DMS, har undladt at tilslutte sig
de storre okumenisk orienterede protestantiske kirker i landet. I Kina fandt
selvstendiggorelsen forst sted grundet den tvingende situation ved Anden
Verdenskrigs afslutning.

Under den paternalistiske kontrol med de omvendte pa missionsmarkerne
har der ligget en meget sterkt formuleret modsatning, som Nielsen doku-
menterer i diskussionen af niveaudelingen imellem europaiske og indiske
ansatte (II: 16). Der opstod saledes i perioder udbrydermissioner, som en-
skede at fremme ligestilling af de indiske ansatte (II: 32-51) eller samarbejde
med den nationale bevaegelse (II: 13-20). Efter selvstendigheden kom det til
et opgor med tidligere kolonial tankegang, hvilket Kai Baagg indledte fra
sin stilling som professor ved Bangalore Theological College i Indien i slut-
ningen af 1950erne. Baaggs kritik af de kristne missioners underliggende
kolonialistiske tilgang endte dengang med nederlag, og Baage segte anden
ansaettelse (II: 208-213).

Store dele af DMS’s historie har udspillet sig i Danmark, og denne hi-
storie behandles grundigt. Fra begyndelsen sogte DMS at omfatte hele den
danske kirke med dens tre kirkelige retninger, som udkrystalliseredes stadig
steerkere fra midten af det 19. drhundrede: de missionske/IM, grundtvi-
gianerne og “den tredje retning”, men missionsfolkene, dygtigt orkestreret
af Vilhelm Beck, opnéede stadig mere kontrol indtil den endelige succes i
1898 (I: 227-239).

Der havde som nzvnt allerede vaeret dansk statskirkelig mission til ik-
ke-kristne i mere end ét drhundrede, da DMS blev etableret pd baggrund af
vaekkelseskristendommen; og de forskellige positioner kom da ogsa til debat i
DMS og de andre samtidige missionsselskaber. Skal man debe forst og siden
omvende de dgbte til den rette tro pd kristendommen, eller skal folk vere
omvendte troende inden daben? Det sidste synspunkt blev angrebet for at
vere ren baptisme, hvorimod det andet synspunkt blev angrebet for at med-
fore, at missionarerne stillede de nyomvendte materielle gevinster i udsigt for
at lade sig debe (riskristne). Bade det senere Indre Mission (IM) og langt de
fleste grundtvigianere mente, at diben var en forudsetning for overhovedet
at komme til troen — med de problemer det si rejste for de debtes motiver
(I: 223-227). Nielsen fremhaver, at Vilhelm Becks dibsteologi rummede
“et ufravigeligt krav om, at forst matte missionzren debe, derpé skulle han
lzere. Det var missions- og dibsbefalingens rekkefolge, og det var ogsa den



328 Peter Birkelund Andersen

orden, hvori apostlene virkede.” (I: 226). Blandt missionerne var Loventhals
(grundtvigianske) mission stort set undtagelsen (I: 166-169; I: 214-217). Ja,
N.E.S. Grundtvig selv mente i mange 4r at det slet ikke var missionstid (se
1:78-81), indtil han gradvis 2ndrede syn frem imod 1865 (I: 156-160). Uden-
for DMS havde Borresen og Skrefsrud stor fremgang med deres mission til
santalerne i Indien, og selvom DMS afviste at ansztte dem, si ydede DMS
sdvel som Indre Mission i lange perioder faste bidrag til deres mission.

Kvinder udger et serligt tema, for DMS gnskede lenge at missionarer
skulle udsendes ugifte, og de kunne forst efter rs arbejde fa tilladelse til
at gifte sig (I: 260-264). Forst sent kunne kvinder optrede selvsteendigt i
DMS-regi (I: 296-300). Andre forskere har undertiden diskuteret, om mis-
sionen gav kvinder serlige muligheder for at udfolde sig, siledes at de var
motiverede af et personligt frigerelsesmotiv. Her anskues kvindernes opta-
gelse i missionen hovedsageligt som en konsekvens af den generelle frige-
relse i det danske samfund. Dette er et tema, som Nielsen tydeligvis er klar
over, eftersom han afslutningsvis peger p4, at kvinderne i missionen fortje-
ner serlig undersogelse (II: 276-278). Han peger her ogsd pd muligheden
for at adressere de store linjer i missionshistorien ved at undersege, om den
indiske mission fokuseret pd lavkastefolk pa landet overfor den kinesiske
mission til middelklassefolk i byer har haft betydning for kristendommens
generelle udbredelse i de forskellige omrader. Dette er emner, der leegger op
til debat i missionsselskaberne.

Vzrket slutter i 1985, siledes at det ikke bergrer de ar hvor Harald Niel-
sen selv var generalsekreter for DMS (1996-2002), herunder fusionen med
Dansk Santalmission og grundlaeggelsen af Danmission i 2000. Det er for-
nuftigt at holde sin egen ledelsesperiode udenfor den historiske fremstilling,
men den succesfulde forandring af DMS og Danmissions forandring siden
2000 hen imod religionsdialog kommer dermed ikke med; og leeseren kan
tro, at det hele ender med den nedgang i aktiviteter som man ser i tiden op
imod 1985.

Dette betydningsfulde vark dekker tiden fra de tidlige protestantiske
missioner under forskellige kolonimagter til missionernes sggen efter ny re-
levans i tiden efter kolonialismens afvikling efter Anden Verdenskrig. Det
er en imponerende sammenfatning af Harald Nielsens omfattende arbejde
med vakkelser og mission i Danmark. Varket bygger hele vejen igennem
pa teette lesninger af modereferater og tilgengelige privatkorrespondancer
med rig inddragelse af pradikener og trykte kilder. Det er lesninger, der pd
overbevisende mader tillader Nielsen at revidere tidligere analyser af histo-
rien (nogle fa er fremhevede I1: 271-277). De mange tette leesninger af for-
lobet tillader ovenikebet ofte Nielsen at identificere de unavngivne personer
bag de teologiske positioner, som bliver debatteret i referater og pradikener.

Peter Birkelund Andersen



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025 5. 329-330

Martin Schwarz Lausten
Overrabbineren. En biografi om Max Friediger, 2025. Kobenhavn: Gads For-
lag. 399 kr.

Martin Schwarz Lausten (MSL), dr.theol. og professor emeritus i kirkehisto-
rie, har skrevet en biografi om overrabbineren Max Friediger (1884-1947),
fodt i Ungarn. Indledningen koncentrerer sig om den skriftlige beretning,
som Max Friediger som anseger i 1919 blev prasenteret for af Det Mosaiske
Troessamfunds representantskab. Menigheden omfattede de ortodokse jo-
der, gamle danske jodiske familier og flygtede ostjeder. Sidstnazvnte var et
socialt problem for menigheden og for stat og kommune, fordi det var fat-
tige forfulgte indvandrere fra Dsteuropa, iser Rusland. Reprasentantska-
bet onskede en smidig rabbiner, der bade kunne tilfredsstille de ortodokse
medlemmer og som samtidig kunne betjene de ovrige, som MSL med et
nutidigt ord kalder “kulturjoder”. MSL bemerker, at det “er nerliggende at
sammenligne med de nutidige forhold i folkekirken” (s. 12).

Der er tale om et forskningsbidrag, der ud over det personalhistoriske har
fokus pi kirke- og besattelsestidshistorie. Man kunne have gnsket en ind-
ledende forskningsoversigt, som placerer denne biografi i et storre sammen-
heng. Sterre skrifttyper ville ogsa have hjulpet leeseren. Dokumentationen
med kilder og litteratur, forkortelser, billedoversigt, omfangsrige noter og
personregister fylder cirka 100 sider (ud af 436 sider). Det ses, at MSL er af
den “gamle skole” med omfattende kildebehandling.

MSLs biografiske metode stemmer overens med prof. dr.phil. Poul Bag-
ges forstaelse (fra eksempel til helhed) i “Teori og metode” (Hist. Tidsskr.
12. rk., 3. bd.,1968, s. 465-468): Eksemplet Max Friediger, som rabbiner og
offentlig person, kaster lys over en dansk jodisk menighed, antisemitismen
og tidens sameksistens med landets ovrige borgere, herunder de religiose
forhold.

Friediger mente, at forholdet mellem jededom og kristendom var udtryk
for hver sin vej til den almagtige skabende Gud. Dermed sagt: “Gud er bade
joders og kristnes Gud. De er bern under den felles fader ... (Mal 2,10)”
(s. 294). Overrabbineren var skumenisk indstillet og upolemisk i sit forhold
til kristendommen med forskellen i synet pA Messias. Den grundtvigske
bevagelse og N.F.S. Grundtvigs tanker interesserede Friediger. Religiost var
Friediger konservativ og i bibelsyn fundamentalist.

Friediger var allerede ved ansettelsen i 1920 oppe imod to foreninger,
som udtrykte antisemitisme i deres skrifter og blade: Dansk Forening til
Fremmedelementernes Begraensning og Det unge Danmark. Sidstnzvnte
bestod af unge konservative teologer, jurister og andre akademikere. Senere
i bogen skildres f.eks. fordomme mod joder med Askov Hejskoles forstan-
der, J. Th. Arnfred, som enkeltstiende eksempel. MSL legger ikke fingrene
imellem. Det gér igen i hele bogen.



330 Peter Birkelund Andersen

MSL vil vise, hvorledes Friediger klarede den stigende antisemitisme i det
danske samfund og med sit forsvar for jodedommen skermede den jodiske
menighed. Friediger var kulturiben og mente, at det var pga. manglende
oplysning, nir modsetningen mellem joder og kristne kom frem i lyset
og endte i antisemitisme. Derfor holdt han mange foredrag i folkelige for-
eninger og kristne menigheder og blev en del af det offentlige liv i Danmark.

Friediger betragtes i bogen som et forbillede, og den ligger dermed i for-
leengelse af MSL's bog Biskoppen og jodeforfolgelserne. Hans Fuglsang-Dam-
gaards kamp mod antisemitismen i 1930 erne og 40 erne, som udkom i 2020.
(Denne bog bliver ikke nevnt i litteraturlisten, selvom den flittigt anvendes
i noter). Disse to forbilleder, som er fine bidrag, er stadig relevante med hen-
syn til vor tids antisemitisme. Begge talte i befrielsesdagene maj-juni 1945
om trofastheden overfor Gud midt i lidelse og tab og om at undgd hevn
men fremme retferdigheden i efterkrigstidens opger (jf. s. 235fF.).

Biografien om Friediger er fyldt med mange detaljer. Forst familien, ud-
dannelse og doktorgrad, feltrabbiner under Forste Verdenskrig, ansattelse
som overrabbiner med indblik i den danske jodiske menigheds religiose liv,
dernast en beskrivelse af antisemitismens udvikling, som er et vigtigt emne
i MSLs seks bind om de danske joders historie (1992-2007), s& Friedigers
utrettelige hjelpearbejde for tyske joder pa flugt fra nazismens ag, tillige
hans mange foredrag i den jodiske menighed for at holde “en sund jodisk
ungdom” pa sporet, endelig hans udenlandske forbindelser til jodiske for-
skere (A. Einstein, M. Buber) og faglige kendskab til jodisk historie, der
bragte ham i kontakt med danske forskermiljoer. Volden i Palestina var han
imod, og med sin kulturelle og religiose jodedom var han overbevist om et
liv i fordragelighed mellem joder og arabere, samt den europaiske kulturs
overlegenhed overfor den arabiske, dengang opfattet som en beduinkultur.

Fangsling og ophold, forst i Horserod-lejren og siden i koncentrationslej-
ren Theresienstadt, kom som et hardt slag i 1943, men efterfulgtes af den
opleftende hjemkomst, nationalfelelsen og det store oplysningsarbejde med
bl.a. radioforedrag om jededom. Til slut medtages begravelsen af Friediger
i 1947. Hans helbred skrantede efter opholdet i Theresienstadt. Deltagelsen
i begravelsen representerede flere sider af samfundet, hvilket kaster lys over,
hvor bredt Friedigers virke udfoldede sig i landet.

I de sidste kapitler kommer MSL ind p4 Friedigers venskab med biskop
Fuglsang-Damgaard (jf. s. 296f., 327). Forholdet er ogsa beskrevet i MSLs
bog om biskop Fuglsang-Damgaard og nzvnes i min anmeldelse (Rambam,
nr. 30/2021, s. 119-113). Venskabet fungerede pga. gensidig respekt og ud
fra den erkendelse, at en religionssamtale blev tillidsfuld, hvis begge parter
klart formulerede deres tro i stedet for at pakke den ind. Biografien er et vee-
sentligt forskningsbidrag, der giver et solidt kendskab til overrabbiner Frie-
digers ydende personlighed og danske joders forhold i mellemkrigstiden.

Jens Rasmussen



Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025 5. 331-332

Jens Rasmussen

En socialkonservativ samfundsrevser — Biskop H.L. Martensen og sekulariserin-
gen, University of Southern Denmark Studies in History and Social Scien-
ces 662, Odense, Syddansk Universitetsforlag, 2025, 250 kr.

Biskop Hans Lassen Martensen (1808-1884), der var biskop over Sjelland
fra 1854 til sin ded, stir som en af de helt centrale skikkelser i 1800-tallets
kirkehistorie. Hans embedsperiode faldt ssammen med en tid, hvor det, der
havde varet eneveldens statskirke, efter indferelsen af Grundloven i 1849
mictte finde sig til rette i en rolle, der, om ikke var helt ny, sd heller ikke helt
den samme.

Martensen var ogsd en konservativ tenker, som insisterede pa en sam-
menhaeng mellem kirke, kristendom, etik og politik og kom pa den made
til at spille en rolle i de principielle, politisk ladede — ter man sige dndelige
— debatter, som praegede det danske samfund ikke mindst i sidste fjerdedel
af 1800-tallet.

Man kan til gengeld ogsi argumentere for, at Martensen har stet i skyg-
gen af de teologiske stromninger og personligheder, som han bekempede.
For Martensen var det i almindelighed vekkelsesbevaegelserne, men ogsd
specifikt N.F.S. Grundtvig og Seren Kierkegaard, der i modsatning til
Martensen har fiet et ganske umadeligt efterliv.

Det er i denne sammenhang, kirkehistoriker Jens Rasmussens bog En
socialkonservativ samfundsrevser — Biskop H.L. Martensen og sekulariseringen
skal lses. Som allerede titlen legger op til, er her tale om en historie, der
dbner sig mod en samfundsmeassig og politisk kontekst. Dette indebzrer et
fokus pa Martensens social- og samfundsetik.

P4 samme made som Martensen altsd nedbred det skel mellem kirke og
samfund, som netop blev bygget op i hans tid, nedbryder Jens Rasmussens
bog ganske velgerende skellet mellem kirkehistorie og almindelig Dan-
markshistorie.

Dette betyder ikke, at Jens Rasmussen ser bort fra de indre kirkelige de-
batter. Her behandles f.eks. ddbssynet, kirkens styrelse og forholdet til de
foromtalte vaekkelsesbevagelser, her ikke mindst grundtvigianismen. Det
er dog karakteristisk, at det her i hgj grad drejer som om temaer der bliver
aktuelle pa baggrund af samfundets udvikling.

De centrale begreber i bogen er sekularisering og individualisering.
Enevaldens stat havde varet forpligtet pa at opretholde landets lutherske
trosenhed. Grundloven videreferte dette i en “svag” udgave, hvor man pa
den ene side understottede det, der nu var en folkekirke, samtidig med,
at man stottede religionsfrihed. Dermed var kirkens og kristendommens
status principielt forandret. Parallelt hermed foregik en individualisering,
hvor ifelge Jens Rasmussen “det afggrende valg ligger ved individerne ved
personlig tilslutning til et trossamfund”. Det var denne individualisering,
der gav sig udslag i vakkelsesbevagelserne. Martensen ville opretholde sd



332 Peter Birkelund Andersen

meget som muligt af den lutherske trosenhed og var kritisk over for begge
bevagelser.

For Martensen var kristendommen ikke et privat anliggende. “Szdelighe-
den har sine sidste Grunde i Religionen, i det Menneskeliges Sammenhang
med det Guddommelige.” Det var denne tankes indre sammenhzng og
ydre konsekvenser, Martensen udfoldede i Den christelige Etik (1871) og i
skriftet Socialisme og Christendom (1874), som er helt central i Jens Rasmus-
sens fremstilling.

Her udlegger Martensen en “kristen socialisme”, som var oppositionel i
forhold til den liberalisering af gkonomien (og moralen), der pregede sid-
ste halvdel af 1800-tallet. Teologien var eksplicit politisk. Og mens den i
forhold til det szdelige md beskrives som udpraget konservativ, har man
ofte fremhzvet, hvorledes hans skonomiske tenkning peger i retning af
socialisme.

Det var jo ogsé det begreb, han selv anvendte. Dog beskrev han den ogsd
som konservativ. Det drejede sig blandt andet om at sikre den voksende
arbejderklasse muligheden for at realisere et godt — og dydigt — liv.

Jens Rasmussen leegger i forlengelse af en indsigtsfuld og klar udlegning
af denne kristelige socialisme herefter vagt pd dens forbindelse til Social-
demokratiets socialpolitik under K.K. Steincke, der stod bag den store so-
cialreform i 1933, der ofte opfattes som et forstadie til velfeerdsstaten. Jens
Rasmussen viser her, at den kristne K.K. Steincke i sin ungdom havde veret
pavirket af hojskolelereren og socialdemokraten Fernando Linderberg, som
igen var influeret af Martensen.

P4 den made er Martensen ikke en perifer skikkelse i dansk politisk teenk-
ning, men i virkeligheden ganske central. Ogsé han fik sin virkningshisto-
rie.

Spergsmalet er s4, om Jens Rasmussen ved sé kraftig at betone denne for-
bindelse, kommer til at ggre Martensen til en slags proto-socialdemokrat?
Alesa ligger der en fare for at skrive Martensen ud af den mere konservati-
ve gkonomiske position, som han ogsd synes at vere funderet i i sin egen
samtid. Den ser man eksempler pa i savel politisk konservatisme i Europa
samt herhjemme i Hojre, der i Jens Rasmussens fremstilling méske lidt for
nemt kategoriseres som liberalt. Desuden ses den i den kristelig kritik af
kapitalisme og liberalisme, som blev formuleret i den katolske kirke kul-
minerende i 1891 med Leo d. 13’s Rerum Novarum og senere udfoldet i
kristendemokratisk tenkning. Dette er blot et sporgsmal til eftertanke, som
man kan tenke videre over, nir man har lest Jens Rasmussens oplysende
og interessante verk.

Christian Egander Skov



