Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025 5. 329-330

Martin Schwarz Lausten
Overrabbineren. En biografi om Max Friediger, 2025. Kobenhavn: Gads For-
lag. 399 kr.

Martin Schwarz Lausten (MSL), dr.theol. og professor emeritus i kirkehisto-
rie, har skrevet en biografi om overrabbineren Max Friediger (1884-1947),
fodt i Ungarn. Indledningen koncentrerer sig om den skriftlige beretning,
som Max Friediger som anseger i 1919 blev prasenteret for af Det Mosaiske
Troessamfunds representantskab. Menigheden omfattede de ortodokse jo-
der, gamle danske jodiske familier og flygtede ostjeder. Sidstnazvnte var et
socialt problem for menigheden og for stat og kommune, fordi det var fat-
tige forfulgte indvandrere fra Dsteuropa, iser Rusland. Reprasentantska-
bet onskede en smidig rabbiner, der bade kunne tilfredsstille de ortodokse
medlemmer og som samtidig kunne betjene de ovrige, som MSL med et
nutidigt ord kalder “kulturjoder”. MSL bemerker, at det “er nerliggende at
sammenligne med de nutidige forhold i folkekirken” (s. 12).

Der er tale om et forskningsbidrag, der ud over det personalhistoriske har
fokus pi kirke- og besattelsestidshistorie. Man kunne have gnsket en ind-
ledende forskningsoversigt, som placerer denne biografi i et storre sammen-
heng. Sterre skrifttyper ville ogsa have hjulpet leeseren. Dokumentationen
med kilder og litteratur, forkortelser, billedoversigt, omfangsrige noter og
personregister fylder cirka 100 sider (ud af 436 sider). Det ses, at MSL er af
den “gamle skole” med omfattende kildebehandling.

MSLs biografiske metode stemmer overens med prof. dr.phil. Poul Bag-
ges forstaelse (fra eksempel til helhed) i “Teori og metode” (Hist. Tidsskr.
12. rk., 3. bd.,1968, s. 465-468): Eksemplet Max Friediger, som rabbiner og
offentlig person, kaster lys over en dansk jodisk menighed, antisemitismen
og tidens sameksistens med landets ovrige borgere, herunder de religiose
forhold.

Friediger mente, at forholdet mellem jededom og kristendom var udtryk
for hver sin vej til den almagtige skabende Gud. Dermed sagt: “Gud er bade
joders og kristnes Gud. De er bern under den felles fader ... (Mal 2,10)”
(s. 294). Overrabbineren var skumenisk indstillet og upolemisk i sit forhold
til kristendommen med forskellen i synet pA Messias. Den grundtvigske
bevagelse og N.F.S. Grundtvigs tanker interesserede Friediger. Religiost var
Friediger konservativ og i bibelsyn fundamentalist.

Friediger var allerede ved ansettelsen i 1920 oppe imod to foreninger,
som udtrykte antisemitisme i deres skrifter og blade: Dansk Forening til
Fremmedelementernes Begraensning og Det unge Danmark. Sidstnzvnte
bestod af unge konservative teologer, jurister og andre akademikere. Senere
i bogen skildres f.eks. fordomme mod joder med Askov Hejskoles forstan-
der, J. Th. Arnfred, som enkeltstiende eksempel. MSL legger ikke fingrene
imellem. Det gér igen i hele bogen.



330 Peter Birkelund Andersen

MSL vil vise, hvorledes Friediger klarede den stigende antisemitisme i det
danske samfund og med sit forsvar for jodedommen skermede den jodiske
menighed. Friediger var kulturiben og mente, at det var pga. manglende
oplysning, nir modsetningen mellem joder og kristne kom frem i lyset
og endte i antisemitisme. Derfor holdt han mange foredrag i folkelige for-
eninger og kristne menigheder og blev en del af det offentlige liv i Danmark.

Friediger betragtes i bogen som et forbillede, og den ligger dermed i for-
leengelse af MSL's bog Biskoppen og jodeforfolgelserne. Hans Fuglsang-Dam-
gaards kamp mod antisemitismen i 1930 erne og 40 erne, som udkom i 2020.
(Denne bog bliver ikke nevnt i litteraturlisten, selvom den flittigt anvendes
i noter). Disse to forbilleder, som er fine bidrag, er stadig relevante med hen-
syn til vor tids antisemitisme. Begge talte i befrielsesdagene maj-juni 1945
om trofastheden overfor Gud midt i lidelse og tab og om at undgd hevn
men fremme retferdigheden i efterkrigstidens opger (jf. s. 235fF.).

Biografien om Friediger er fyldt med mange detaljer. Forst familien, ud-
dannelse og doktorgrad, feltrabbiner under Forste Verdenskrig, ansattelse
som overrabbiner med indblik i den danske jodiske menigheds religiose liv,
dernast en beskrivelse af antisemitismens udvikling, som er et vigtigt emne
i MSLs seks bind om de danske joders historie (1992-2007), s& Friedigers
utrettelige hjelpearbejde for tyske joder pa flugt fra nazismens ag, tillige
hans mange foredrag i den jodiske menighed for at holde “en sund jodisk
ungdom” pa sporet, endelig hans udenlandske forbindelser til jodiske for-
skere (A. Einstein, M. Buber) og faglige kendskab til jodisk historie, der
bragte ham i kontakt med danske forskermiljoer. Volden i Palestina var han
imod, og med sin kulturelle og religiose jodedom var han overbevist om et
liv i fordragelighed mellem joder og arabere, samt den europaiske kulturs
overlegenhed overfor den arabiske, dengang opfattet som en beduinkultur.

Fangsling og ophold, forst i Horserod-lejren og siden i koncentrationslej-
ren Theresienstadt, kom som et hardt slag i 1943, men efterfulgtes af den
opleftende hjemkomst, nationalfelelsen og det store oplysningsarbejde med
bl.a. radioforedrag om jededom. Til slut medtages begravelsen af Friediger
i 1947. Hans helbred skrantede efter opholdet i Theresienstadt. Deltagelsen
i begravelsen representerede flere sider af samfundet, hvilket kaster lys over,
hvor bredt Friedigers virke udfoldede sig i landet.

I de sidste kapitler kommer MSL ind p4 Friedigers venskab med biskop
Fuglsang-Damgaard (jf. s. 296f., 327). Forholdet er ogsa beskrevet i MSLs
bog om biskop Fuglsang-Damgaard og nzvnes i min anmeldelse (Rambam,
nr. 30/2021, s. 119-113). Venskabet fungerede pga. gensidig respekt og ud
fra den erkendelse, at en religionssamtale blev tillidsfuld, hvis begge parter
klart formulerede deres tro i stedet for at pakke den ind. Biografien er et vee-
sentligt forskningsbidrag, der giver et solidt kendskab til overrabbiner Frie-
digers ydende personlighed og danske joders forhold i mellemkrigstiden.

Jens Rasmussen



