Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025, s. 305-325

Religion uden Religion

En nerlesning af Jacques Derridas 770 og Viden — De to
kilder til “religionen” ved den blotte fornufis grenser

Cand.theol., ph.d.-stipendiat Gustav G. Damgaard
Kobenhavns Universitet

Abstract: This article develops the notion of religion in Jacques Derrida’s
central work Faith and Knowledge. Focusing especially on the question
of abstraction and doubling, the article suggests the structure of a “re-
ligion without religion” as the implicit theme of Derrida’s text. With
Derrida, the article argues that the structure of a “religion without reli-
gion” would give rise to the possibility of a notion of religion and faith
beyond the limits of classical onto-theology. Drawing on related texts
from Derrida’s authorship concerning the question of religion such as
Archive Fever and The Gift of Death, the article proposes the notion of
a messianic promise in the form of an original affirmation as the quasi-
transcendental condition of Derrida’s notion of religion.

Keywords: Jacques Derrida — Deconstruction — Religion without reli-
gion — Faith — Knowledge

Indledning: Signatur, begivenhed og kontekst

Jacques Derrida abner sit religionsfilosofiske hovedverk Foi er Savoir.
Les Deux Sources de La “Religion” Aux Limites de La Simple Raison
(1996) med et sporgsmal. Det er sporgsmilet om, og i si fald hvorle-
des, det vil veere muligt at tale om religion i dag:

Hvorledes “tale religion”? Om religion? Serligt om religionen i dag?
Hvorledes turde tale om den i ental, pd denne dag, uden frygt og ba-
ven? Og sé lidt og s& hurtigt? Hvem ville vare si ublu at pdstd, at det
her drejer sig om et pa én gang nyt og identificerbart emne? Hvem ville
vere sd indbildsk at afpasse et par aforismer til det? For at give sig selv
det mod, den arrogance eller den sindsro, der kreves, ma man méske
et gjeblik foregive at foretage en abstraktion, en abstraktion fra alt eller
nasten alt, en vis abstraktion. Maske ma man satse pd den mest kon-
krete og mest tilgeengelige, men ogsd den mest golde af abstraktioner
(Derrida 2024, 47).



306 Gustav Damgaard

Religion som sidan gennemtrenger ifelge Derrida den vestlige kul-
tur, religiose idiomer gennemsyrer allerede vores sprog og tenkning,
nazsten for vi overhovedet dbner munden. Det tyske sprog har for
eksempel ifelge Hegel sin spekulative kraft fra Luthers bibeloversat-
telse, der lader de bibelske parallelismer og paradokser omsztte til det
tyske sprogs doublebund. Hvordan vil vi kunne tale om det, der altid
allerede taler igennem os? Men kan vi af denne grund forudsatte, at
vi allerede ved, hvad religion vil sige? Har vi allerede blot ved at bruge
det latinske ord “religion” givet et svar pa det indledende sporgsmal?
Ma vi forudsette en forforstielse som den, Heidegger gor gzldende i
indledningen af Vieren og Tid overfor verens ordforrad? Gives der no-
get som religion, religione i bestemt ental, som en samlet monolitisk
entitet pa trods af de tre monoteistiske religioners uendelige forskelle?
For slet ikke at tale om de “andre” verdensreligioner? Gives der et
religionens eidos? For ikke allerede at lade os overvalde af alle dis-
se sporgsmal, der melder sig forend vi overhovedet far formuleret et
egentligt spergsmil, ma vi ifelge Derrida ty til abstraktionen. For at
vi kan tale om “religionen” mi vi trekke os tilbage som “til en orken”,
vi ma med endnu en religios gestus udvise en teoretisk askese: Vi ma
udsztte vores begreb for en grkenggrelse og ligge det ede med en gold
abstraktion (Derrida 2024, 49). Vi ma foretage en kvasi-epoche der
lader vores begreb std frem, udsondre og uddifferentiere det, vi ma
rykke det op med rode, dislokere og deformere det." Alle gestuser, der
ifelge Derrida har religionens toven og tilbageholdenhed, frygt og
baven, som deres egentlige ressource.

Disse abstraktionskrafter er allerede pa ferde for vi overhovedet
har abnet Derridas tekst. I den danske oversattelse af titlen til Der-
ridas bog angives bogens tema allerede i citationstegn: “religionen”.
Citationstegn angiver en abstraktion, en gentagelse eller fordobling
af oprindelsen, der lgser ordet fra dets “oprindelige” kontekst og la-
der det glide fra kontekst til kontekst uden et fast forankringspunkt.
Ifolge Derrida er det et konstitutivt trek ved enhver skrift, ethvert

1. Den tilbageholdenhed, der ligger i tilfojelsen af “kvasi” til den fznomenolo-
giske terminus epoche, angiver i denne sammenhang Derridas pA mange méader
komplicerede forhold til den feenomenologiske tradition. Derridas tidlige filosofiske
arbejde udformer sig som en vedblivende lesning af Husserls transcendental fe-
nomenologi, hvor Derrida under betegnelsen “arke-spor” afdakker et konstitutivt
ikke-nzrver, som en grundbetingelse for enhver selv-identitet. En indsigt der pa
en og samme tid forudsztter den transcendentale fenomenologis kritiske gestus,
og overskrider denne for sa vidt, som Husserls tenkning, ifelge Derrida, forbliver
bundet til en tanke om nervarets primat, som Derrida skriver i De la grammatologie
(1967): “Derfor kan en sporets tenkning ikke ganske enkelt bryde med en transcendental
Jenomenologi, si lidt som den ganske enkelt lader sig reducere til en sidan” (Derrida

1970, 135).



Religion uden Religion 307

marke og tegn, at det kan citeres og gentages i det uendelige uden en
“oprindelig” kontekst, som han skriver i “Signature-Evenement-Con-
texte”: “Ethvert tegn, lingvistisk eller ikke-lingvistisk, talt eller skre-
vet (i den gengse betydning af denne modsztning) som stor eller lille
enhed, kan citeres, settes i gaseojne; hermed kan det bryde med en-
hver given kontekst, i det uendelige affede nye kontekster pé en abso-
lut ikke-maettelig made” (Derrida 1976, 133). Det er denne i sproget
generelt iboende citationalitet eller iterabilitet, der muligger ethvert
konkret sprog som et kommunikativt system af forskelle. Denne cita-
tionalitet bliver endnu tydeligere, nar vi betragter titlen som helhed,
der i sig selv ikke udger andet end et sammensat citat, der bestar af tre
titler fra religionsfilosofiens kanon: Henholdsvis Hegels Glauben und
Wissen (1802), Kants Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen
Vernunft (1793) og Bergsons Les Deux Sources de la Morale et de la
Religion (1932). Tre tekster der alle behandler forholdet mellem tro og
viden, og som forseger at tenke talen om religionen og dennes mu-
lighedsbetingelser ud fra den kritiske filosofis preemisser. Tre tekster
der forseger at fremskrive et reflekteret religionsbegreb, der bide star
i forbindelse med den traditionelle religions dogmer og strukturer og
bryder med disse. Siledes taler Hegel om, at den historiske langfre-
dag ma overgi til den spekulative langfredag, Kant skelner mellem en
dogmatisk og en moralsk tro, og Bergson setter et statisk religions-
begreb overfor et dynamisk. Med sit religionsskrift indskriver Der-
rida sig i marginen af denne religionsfilosofiske tradition, idet han
pd en og samme tid gentager og forskyder religionens struktur.” Ved
pa denne maide at gentage og derved abstrahere religionen fra dens
“oprindelige” kontekst forsoger Derrida at afdekke et mere konkret
religionsbegreb, der tager afsat i en irreduktibel tro, der gir forud for
og betinger enhver konkret religion. Der er her tale om en tro, der
aldrig vil kunne assimileres til hverken dbenbaringen eller oplysnin-
gens klare lys, men som tjener som deres felles kilde eller udspring.
En tro uden religion, der gar forud for enhver distinktion mellem
tro og viden. En tro der bestar i vores irreduktible forhold til den

2. Der forekommer dog en ikke ubetydelig forskel mellem Kants oprindelige titel
og Derridas omskrivning. Hvor Kant oprindeligt har “inden for den blotte fornufts
granser”, si har Derrida “ved den blotte fornufts greenser”. Dette skift fra “inden
for” (innerhalb) til “ved” (aux) angiver en subtil men ikke desto mindre afggrende
forskel mellem Kant og Derrida. Hvor Kant lader den praktiske fornuft vere det
styrende princip for sin genteenkning af religionens mulighed, sa er religionen forst
mulig ifelge Derrida ved fornuftens greense. Kun ved at drive fornuften til sin yder-
ste grense bliver religionens feenomen tenkeligt, som det der i grunden betinger
fornuften.



308 Gustav Damgaard

anden, og som derfor aldrig kan vere simpel, men som altid allerede
er fordoblet.’

I nerverende artikel vil jeg gennem en nerlesning af Derridas
nyoversatte religionsskrift forsege at gengive det implicitte tros- og
religionsbegreb, der lgber igennem Derridas tekst, og som i trad
med John D. Caputo kan beskrives som en religion uden religion.*
I artiklen vil jeg gennemgé Derridas syn pa forholdet mellem tro og
viden, hvor jeg serligt vil fokusere pd Derridas lsning af Kants re-
ligionsfilosofi samt begreberne globalatinisering og autoimmunitet. P4
baggrund af denne fremstilling vil jeg under inddragelse af Derridas
tekst Donner la mort (1999) aftegne konturerne af Derridas religion
uden religion med serlig fokus pd de to navne “messianitet” og “Cho-
ra” samt forholdet mellem troen og det hellige.

Den diskursive maskine

Spergsmalet om religion gentager sig i Derridas forfatterskab og in-
tensiveres henimod det sene forfatterskab, hvor det forskyder sig fra
periferien imod centrum.” Af denne grund var Derridas instinktive
men dog “maskinelle” svar, da han over telefonen blev bedt om et
tema til et mode pa Capri d. 28. februar 1994, ogsa: “religionen”
(Derrida 2024, 96). Det er dette mode, dette filosoftraf, bestiende

3. Bade King-Ho Leung og Michael Nass identificerer denne citationalitet og ab-
straktion som en indre drivkraft i Derridas religionsskrift (Leung 2021, 38: Nass
2012, 49-55).

4. Caputo har i serlig grad varet med til at prage denne formel, idet han i sit
centrale vark 7he Prayers and Tears of Jacques Derrida: Religion without Religion
fremhaver en kvasi-religigs struktur som kernen i Derridas dekonstruktion: “De-
construction takes the form of a certain religious responsibility to what is coming,
to what does not exist. Deconstruction turns on a certain pledging of itself to the
future, on a certain religio that religiously observes its covenant with the revenant
and arrivant, to what is coming back from the past, and to what is arriving from
the past as future. Deconstruction is, in that sense, a messianic religion within the
limits of reason alone, that is, it is inhabited and structured in a messianic-religious
way” (Caputo 1997, 149-150). Selvom Caputos lesning er omfattende og til dels
overbevisende, s kan jeg ikke her uden videre tilslutte mig den implicitte totali-
serende tendens i hans lesning. Derrida har ikke som sidan et samlet begreb om
religion sidan som Caputo fremstiller det, men Derrida behandler religion som
et tema sivel som religiose fenomener og tematikker i en lang reekke forskellige
kontekster, der strekker sig fra det tidlige til det sene forfatterskab. Nar jeg i det
folgende taler om Derridas religionsbegreb er det altsd med et vist forbehold for
denne mangfoldighed.

5. Nogle af de tekster, der eksplicit behandler dette emne er Circonfession (1991),
Sauf le nom (1993) og Donner la mort (1999).



Religion uden Religion 309

af europziske mend, hvad ogsd Derrida bemerker “ingen kvinder!”,
der alle deler en kultur og arv, der er “helt dbenlyst kristen” (Derri-
da 2024, 54), og hvor alle “allerede taler latin” (Derrida 2024, 81),
der udger baggrunden for den tekst, der i 1996 udgives som 770 &
Viden.® En tekst i 52 labyrintiske paragraffer, uden nogen egentlig
hovedtekst, bestdende af et slags forord med titlen “I'TALISKE KUR-
SIVER” (§1-26), der gjensynligt gengiver Derridas mundtlige impro-
visationer ved medet pa Capri og et efterskrift “POSTSCRIPTUM”
(§27-52), der igen er delt i to dele med titlerne “Krypter...” (§27-37)
og “...og granatzbler” (§38-52). Hertil kommer ogsé et stykke tekst,
der signerer og daterer teksten til Laguna Beach California d. 26.
april 1995, men som selv ikke rummer nogen benazvnelse. Derridas
tekst er altsd delt mellem et forord og et efterskrift og er derved al-
lerede indskrevet i en grammatologisk struktur, der abner lesningen
for et utal af kontekster, krypter og afgrunde. Der er tale om en tekst,
der i sin maskinelle gkonomi, i hej grad udger, hvad Derrida kalder
“en lille diskursiv maskine”, der har til formal i en “kvasiaforistisk
form [...] mere telegrafisk end nogensinde” at deformere og forsky-
de religionsfilosofiens traditionelle logikker og distinktioner fra Kant
over Hegel til Heidegger ved “at ga ud fra et andet skema” (Derrida
2024, 48, 98, 107 og 51). Et skema, der har til hensigt at udvikle det
uudsagte og fortrengte i traditionens diskurs: “Vi har forpligtet os
pa at deformere dem, fore dem andetsteds hen, idet vi udvikler, om
ikke deres negativ eller deres ubevidste, sd i det mindste logikken
for det, de kunne have ladet sige om religionen, men som de ikke
var vidende om i det, de ville sige” (Derrida 2024, 98). Den vestlige
religionsfilosofiske tradition er ifolge Derrida bundet til en specifik
kristen-metafysisk tankestruktur, som den uopherligt genbekrafter
selv, nir den forseger at overvinde den. Det er denne tankestruk-
tur, som Derrida vil fore et andet sted hen, hvilket vil sige mod et
trosbegreb, der gir forud for og betinger enhver konkret religion og
derfor ikke kan reduceres til noget andet. Med en tekst, der i sin form
og okonomi allierer sig med det maskinelle og automatiske, forsoger
Derrida at frembringe betingelserne for det, der kun kan stadfastes i
vidnesbyrdets uudgrundelige tiltro (Derrida 2024, 113). Derrida for-

6. Tilstede foruden Derrida var blandt andet Hans-Georg Gadamer, Eugenio
Trias, Maurizio Ferraris og Gianni Vattimo. Denne homogene gruppe, med hen-
blik pa ken, etnicitet og religion, der deltog i dette mede, kan give anledning til at
overveje de politiske implikationer af en teenkning, der angiveligvis fordrer en spe-
cifik form for krop. Selvom Derridas teenkning pd mange mader sigter efter at vise
umuligheden af en sidan homogenitet og umiddelbar identitet, sd er det pafalden-
de, at Derridas egen teenkning i praksis virker til at reproducere denne homogenitet.



310 Gustav Damgaard

soger at indfange forholdet mellem troens uberegnelighed og videns
eller videnskabens beregnelighed.

Derridas tekst skriver sig ind i og gor op med en tidsind i midten
af halvfemserne, der efter teknologiens fremmarch og sammenbrud-
det af ideologiernes meta-narrativer, ansi religion som et af historiens
overflodige vraggods. P trods af religionens gjensynlige overflodig-
hed erfarede man, ifelge Derrida, mod al forventning, at religionen
vendte tilbage vaerre end nogensinde for blandt andet i form af fun-
damentalisme og ekstremistisk vold. Denne “religionens genkomst”
frembed spergsmilet, hvorvidt religionen nogensinde havde veret
vk eller om den méske narmere havde antaget en ny form og allieret
sig med sin indre modsetning. Et spergsmal, der ligeledes sigter ef-
ter, hvorvidt den forudsatte distinktion mellem tro og viden, mellem
religion og sekulariseringens oplysning, kan siges at vere s stabil,
som man ellers skulle tro. Det er denne mistanke, der driver Derri-
das tekst i et forseg pé at afdekke et sted, hvor tro og viden krydser
hinanden, som han skriver: “Dér, hvor viden og tro (‘kapitalistisk’
og fiduciarisk), teknovidenskab og tiltro, kredit, trovardighed, tros-
handling altid vil sta i forbund med hinanden, pa selve stedet, i deres
modsatnings forbindende knudepunkt” (Derrida 2024 48-49). Der-
ridas tentative tese er, at religionen pa én og samme tid befinder sig “i

en reaktiv antagonisme og i et reaffirmerende overbud” i forhold til
teknovidenskaben (Derrida 2024, 48).

En kantiansk dublet

Derridas forste tilnermelse til at underlgbe distinktionen mellem tro
og viden er ved at gentage og forskyde en rekke temaer i Kants re-
ligionsfilosofi, der binder sig til begrebet “reflekterende tro” og “det
radikale onde” (Derrida 2024, 56-57).” Ved pa denne made at genta-
ge Kants religionsfilosofi forskyder Derrida den ligesd, idet han un-
derminerer den ahistoriske indstilling, som Kant forudsatter. Der-
rida stiller pd denne made skarpt pa en serlig opfattelse af religion,
der har farvet vores begreb om historie: “Ganske vist begrenser den
messianske eller eskatologiske horisont denne historicitet, men kun
ved forst at have dbnet den” (Derrida 2024, 56).® Religionens for-

7. Afsnittet om den reflekterende tro fra Die Religion innerhalb der Grenzen der
blofien Vernuft (1793) er pa generos vis ogsa oversat og inkluderet i et appendiks til
udgivelsen af 770 og Viden.

8. Der er i Derridas tekst et specifikt afgrenset fokus pa de abrahamitiske reli-
gioner, og i serdeleshed jodedommen og kristendommen, samt en serlig vestlig



Religion uden Religion 311

skellige frelsesnarrativer og -forestillinger om de sidste tider dbner for
en forstielse af et ssmmenhangende historisk forleb ved samtidig at
indskrive historiens afslutning, eskatologien og det apokalyptiske, i
historien selv, hvilket serligt reflekteres i de abrahamitiske religioner.
Ved pi denne mide at athende historien i historien selv frigives et
radikalt andet begreb om temporalitet. Siledes overgar tidsbegrebet
fra antikkens kosmologiske og cykliske tid til en lineer kronologi.
Denne forskydning abner for en fortolkning af menneskets indre el-
ler levende tid, der konkretiserer sig i spergsmélet om menneskets
fakticitet og historicitet, et centralt filosofisk spergsmal fra Augustin
over Kant til Heidegger. Denne “historiens historicitet” ma vi ifelge
Derrida medregne i en genlesning af Kant (Derrida 2024, 56). Der
er her tale om et tidsbegreb, der er formet indenfor en teleologisk og
eskatologisk ramme, som dekonstruktionens forskydninger og maske
i seerdeleshed den freudianske psykoanalyses Nachtriglichkeit proble-
matiserer i sin grundvold. P4 samme méde kan vi ikke lengere ifolge
Derrida klart identificere “det radikale onde” med samme abstrakte
selvfolgelighed som Kant.” Er der tale om religionens fundamenta-
lisme eller teknovidenskabens dislokering, ekspropriering, delokali-
sering og rodoprykning? Er det radikale onde selve religionens ud-
spring og mulighed, eller det som religionen varger sig i mod? Efter
Derridas opfattelse bliver “det radikale onde”, som Kant afdekker
i mennesket, et udtryk for den freudianske dedsdrift: Der er ikke
tale om “et onde” i nogen bestemmelig forstand, men derimod om
deling, splittelse og differentiering, hvilket vil sige umuligheden af
nogen entydig og simpel oprindelse: “oprindelsen er dobbeltheden
selv” (Derrida 2024, 66)." Netop af denne grund gives der altid mere

reception og behandling af disse. Derridas tekst er ikke kun en diskursiv maskine,
men ogsa en abstraktions maskine, der kun behandler religionen abstrake i bestemt
ental.

9. Kant beskriver “det radikale onde” (das radikale Bise) pé folgende made i religi-
onsskriftet: “We call a man evil [...] not because he performs actions that are evil
(contrary to law) but because these actions are of such a nature that we may infer
from them the presence in him of evil maxims” (Kant 1950, 16). Det radikale onde
i menneskets natur handler alesd ikke om konkrete onde gerninger, men om en
perversion af den maksime, hvorudfra mennesket handler. Der er altsi tale om en
perversion af det kategoriske imperativ, hvor personlig interesse treder i stedet for
den moralske pligt.

10. Béde Arkivfeber og Tro & Viden udvikler en specifik forstelse af den freudi-
anske dedsdrifts hyperbolske logik i kernen af deres argumentation. I Arkivfeber i
form af arkivets indre anarkiviske drift (Derrida 2023, 16), og i Tro & Viden i form
af det radikale onde, hvilket tillige vil sige religionens autoimmune logik. Derrida
er i en vis forstand dedsdriftens tenker par excellence, idet han udvikler dedsdrif-
tens begreb hinsides en naiv nihilisme eller abstrakt negativitet. Derridas vedbliven-
de fokus pa skriftens supplement i dens forskellige udformninger udger en konkret



312 Gustav Damgaard

end en kilde til religionen (og alt andet), fordi der i grunden aldrig
gives en. Denne paradoksale logik, der pd en og samme tid er mere
og mindre end en, udfolder og udvikler Derrida i lobet af sin tekst.

Da “det radikale onde” allerede problematiserer distinktionen mel-
lem tro og viden, finder Derrida en mulighed for yderligere at pro-
blematisere dette forhold i Kants distinktion mellem en dogmatisk
og reflekterende tro. Hvor den dogmatiske tro i form af “sveermeri”,
“overtro”, “illuminatisme” og “taumaturgi” star i modstning til for-
nuften, abner den reflekterende tro i form af en specifik kristen erfa-
ring af Guds ded for en overraskende forbindelse mellem den religi-
ose tro og den rene praktiske fornufts rationalitet. Den reflekterende
tro underminerer altsd herved distinktionen mellem tro og viden, idet
Kant sammenbinder tro og fornuft i et moralfilosofisk perspektiv.
Nir Kant hevder, at kristendommen er den eneste egentlige moralske
religion, idet “den kristne dbenbaring laerer os noget vasentligt, hvad
angar selve moralitetens idé”, sa skyldes det netop denne reflekterende
tro, hvis mulighed ifelge Derrida “meget vel kunne abne selve rum-
met for vores diskussion” (Derrida 2024, 56-57). Den reflekterende
tros moralske dimension ligger ifolge Derrida i felgende kantianske
maksime: “For at opfere sig moralsk mi man kort sagt handle, som
om Gud ikke eksisterede eller som om Gud ikke lengere var optaget
af vores frelse” (Derrida 2024, 59). Kristendommen kan siges at vere
moralsk, fordi den netop selv gennemspiller gudlgshedens erfaring
i korsbegivenhedens paradoksale logik: Kristendommen stadfaster
(eller korsfaster) sig selv ved at ophave sig selv pa korset. Moder-
nitetens globalisering og sekularisering star i dette perspektiv ikke i
modsetning til religionen, men ma ses som en direkte forlengelse og
fortsaettelse af en specifik kristen erfaring af Guds ded.

Globalatinisering og autoimmunitet

Gennem Kants religionsfilosoft kan vi, ifolge Derrida, se “en besyn-
derlig alliance mellem kristendommen som erfaring af Guds ded
og den teleteknovidenskabelige kapitalisme” (Derrida 2024, 60).
Derrida indfanger denne s@regne forbindelse i begrebet globalatini-

reflekteret negativitet, der angiver en forstaelse af liv hinsides distinktionen mellem
liv og ded, hvilket i en vis forstand ogsé vil sige hinsides ontologiens primat. Det
oprindelige supplements eksterioritet og alteritet indskriver doden i midten af livet,
hvilket omplacerer og forskyder distinktionen mellem liv og ded i fremkomsten af
det levende dede. Denne indsigt kan ogsd anferes som en kilde til den sene Derridas
optagethed af det spektrale, idet genferdet i serdeleshed personificerer denne logik.



Religion uden Religion 313

sering, hvis ordspil netop understreger globaliseringens specifikt la-
tinsk-kristne ophav. Der er her tale om en latinisering, der indikerer
“en endelig, men gadefuld universaliseringsproces” (Derrida 2024,
84). Globalatiniseringen angiver pa denne made, at ikke kun vores
begreb om historien er underlagt en specifik kristen arv, men ogsa
vores begreb om verden ma tilskrives denne arv. Religionens latini-
serende og globaliserende effekt, der gar fra Rom over USA, har alt-
sa ifelge Derrida resulteret i en “hyperimperialistisk appropriation”,
hvilket serligt gor sig geldende “i den internationale rets og den ver-
densomspandende politiske retoriks begrebsapparat” (Derrida 2024,
84). Vores stater, institutioner, love og forordninger, selv vores kultur
og sprog, er ifelge Derrida inficeret af globalatiniseringens effekt. Der
gives siledes ikke et neutralt felt, et sikaldt “metasprog”, hvorfra vi vil
kunne iagttage og beskrive religionens fznomen uden selv, at bergres
af dets fenomen (Derrida 2024, 85). Globalatiniseringen betegner
denne uhellige alliance mellem religionen og teknovidenskaben: Den
religiose krop er blevet forsynet med et fremmedlegeme, en teknisk
protese i form af den moderne teknologiske videnskab, som den pa
en og samme tid forseger at indpode og afvise. Denne forbindelse
er efter min opfattelse kun blevet tydeligere siden midten af 90erne,
hvor vi si fremkomsten af teleevangelismen, idet vi i dag ogsa har
sakaldte “kristne influencers”, der forkynder og missionerer ved hjlp
af moderne sociale medier sisom Instragram og Tiktok. Men volden
er ogsa tiltaget, i dag begas der alt fra folkedrab til terrorhandlinger
i en religios fanatismes navn ved hjelp af moderne teknologi sisom
fiernstyrede raketter og droner. Religionen stir si vidt jeg kan se i
et paradoksalt forhold til modernitetens teknovidenskab, som den,
som Derrida beskriver, pd en og samme tid “eks-proprierer og re-ap-
proprierer, rykker op med rode og igen rodfester” ifelge det Derrida
kalder for den “autoimmune selv-skadeslosholdelses logik”™ (Derrida
2024, 100).

Det er denne autoimmune logik, som Derrida formaliserer og
udfolder i lobet af sin tekst, idet vi her finder det knudepunkt, der
binder religionen og videnskaben ulgseligt sammen, som Derrida
skriver: “Det er denne redselsvaekkende, men fatale logik for dez ska-
desloses autoimmunitet, som altid vil associere videnskaben og religio-
nen” (Derrida 2024, 103-103). Ifelge Derrida er det kun denne “pa én
gang immuniter og autoimmun” logik, der kan beskrive og forklare
“religionens genkomst”, idet religionen reagerer pa sig selv ved at gore
gift til modgift: “Den udskiller sin egen modgift, men ogsa sin egen



314 Gustav Damgaard

autoimmune kraft” (Derrida 2024, 102)."" Religionen forseger pi
denne made at holde sig selv skadeslos, uberort og hellig, ved at gore
vold pa sig selv eller ved at gore sig selv til vold, fundamentalismens
maskinelle vold. Under den autoimmune logiks paradoksale forgang
kan vi ifelge Derrida ikke leengere klart skelne religion fra videnskab,
idet de gensidigt kontaminerer hinanden. Religionen opretholder sig
selv ved at indoptage sit andet i form af teknovidenskabens tekniske
apparater og medier lige sd vel som, at videnskaben forudsetter reli-
gionens umiddelbare tiltro og vidnesbyrd. Maskinen og livet krydser
i denne dobbeltbevagelse hinanden: “Reaktionen mod maskinen er
lige s& automatisk (og derfor maskinel) som livet selv” (Derrida 2024,
105). Globalatiniseringens autoimmunitare logik forseger pa denne
made at “rykke rodlgsheden op med rode og reappropriere sig livets
intakte hellighed i god behold” (Derrida 2024, 117). Autoimmuni-
tetens krydskontaminering af forholdet mellem tro og viden forlener
pi denne méde den religiose erfaring med en seregen ateisme, idet
den “betegner affortryllelsen som selve det religioses ressource” (Derri-
da 2024, 132).

Autoimmuniteten kan generaliseres som et udtryk for maden,
hvorpi enhver identitet altid allerede underminerer sig selv fra be-
gyndelsen. Enhver identitet hjemsoges oprindeligt af sin egen luk-
ning. Autoimmuniteten udger pa denne made et andet navn for det
oprindelige supplement, der muligger savel som umuligger enhver
identitet, og indtreder derved i den kade af supplementer, der lober
igennem Derridas forfatterskab sdsom: arche-skrift, spor, differance,
pharmakon, dissemenitation osv. Derrida formulerer denne oprinde-
lige supplements-logik med den maskinelle og tilnzrmelsesvise algo-
ritmiske formel: “n + En”, der krypterer det uberegnelige i hjertet af
det beregnelige (Derrida 2024, 83 og 132). Der gives altid et supple-
ment mere, en kilde eller oprindelse mere, der gives to (tre, fire, fem...
ad infinitum), fordi der i grunden aldrig gives “En” uden supplement,

11. Hegel har allerede i sit tidlige vaerk Glauben und Wissen (1802) og méske sarligt
i sin behandling af forholdet mellem oplysning og tro i Phinomenologic des Geistes
(1807) afdakket autoimmunitetens logik. Hegel skriver: “Den rene indsigts med-
delelser kan derfor sammenlignes med en tyst udbredelse — en diffusion af parfume
i den modstandslese luft, maske. Indsigten er en gennemtreengende smitte, der ikke
pa forhénd giver sig til kende som noget, der stir i modstning til det uopmark-
somme element, den lister sig ind i. Altsd kan den heller ikke afverges. Forst nar
smitten har bredt sig, bliver den bemerket af bevidstheden, der uden at bekymre
har givet efter for den” (Hegel 2006, 378). Oplysningen er for Hegel som en smitte,
der selv kontamineres af dens bytte, idet den i sin forhardede rationalitet gor sig
identisk med den dogmatisme, som den soger at bekeempe i religionen. P4 samme
mdde mé religionen indoptage oplysningens rationalitet for at forsvare sig, hvorved
den allerede har spillet fallit.



Religion uden Religion 315

gentagelse og iterabilitet. Det er denne supplements-logik, der ind-
skriver et uforudsigeligt og derved uberegneligt overskud i enhver
beregnelig og afgrenset identitet, hvilket abner for troens felt som et
“oprindeligt” forhold til den anden. Enhver identitet er altid allerede
betinget af sit andet, af en indre forskel, der umuligger enhver sim-
pel selv-identitet. Hvis supplementaritetens “n + En” altid allerede er
virksom i enhver identitet, s gelder dette ogsa for de monoteistiske
religioners forankring i den ene Gud, hvilket Derrida angiver med en
omvending af sin formel til: “det Ene + n” (Derrida 2024, 133). Selv
onto-teologiens hgjeste vasen, den ene Gud, vil altid allerede vere
udkastet i denne kaede af forskelle og supplementer uden begyndelse
eller opher."”” Det ene er aldrig én med sig selv men altid allerede
dbnet mod den anden, hvilket Derrida udfolder i en tvetydig og til-
narmelsesvist uoversettelig formulering, der i sin elliptiske okonomi
angiver religionens autoimmune logik: “Det [det Ene] gor vold mod sig
selv og gor sig selv til vold, det vogter sig for og vogter over den anden (Il
se fait violence et se garde de l'autre]” (Derrida 2024, 133). Det ene er
altid allerede brudt, udsat for en oprindelig vold, der abner mod for-
holdet til den anden, men samtidig kan det ene kun gore sig til en ved
at fortrenge og undertrykke dette oprindelige forhold. Det ene bide
vogter sig for og over den anden, ekskluderer den anden fra sig selv
ved at inkludere den anden i sig selv, som Derrida skriver i Arkivfeber:
“Samlingen af det Ene i sig selv sker aldrig uden vold og heller aldrig
uden det Szregnes selvbekraftelse” (Derrida 2023, 112). Autoimmu-
nitetens paradoksale og hyperbolske logik, der gennemsyrer religio-
nen, udfolder sig i denne bevagelse mellem “n + En” og “det Ene + n”.
En bevagelse der indfanges i det franske idiom plus d’une der alt efter
udtale pd en og samme tid betyder “mere end en” og “ikke mere en”
(Derrida 2024, 132). Nar vi saledes folger autoimmunitetens logik,

12. Onto-teologi er den betegnelse som Heidegger i forlengelse af Kant bruger
til at beskrive forviklingen af den kristne teologi og den graske metafysik, der har
preeget metafysikkens historie som sidan. Derved antager metafysikken en dob-
beltskikkelse, idet den bade udger sandheden om det varende i almindelighed (on-
tologi) og om det hgjeste vaerende fx Gud (teologi), som Heidegger skriver: “Ifglge
sit vasen er den pa én gang ontologi i snazver betydning og teologi” (Heidegger
1973, 118). Heidegger tilbageforer denne forvikling af det veerende i almindelighed
og det hojeste verende i seerdeleshed til det grundproblem, at metafysikken kun har
formaet at forestille sig det verende som varende, og derved aldrig har stillet sporgs-
mélet om vaeren som sadan: “Metafysikken antager denne dobbeltskikkelse fordi
den er, hvad den er: forestillen af det verende som det veerende” (Heidegger 1973,
119). Herved angiver den metafysiske tradition ifelge Heidegger en verens-glemsel,
en glemsel af spergsmélet om varen, der fortreenger den oprindelige ontologiske-dif-
ferens (forskellen mellem varen og det varende).



316 Gustav Damgaard

bevager vi os mod et generaliseret religionsbegreb: En religion uden
religion, hvis kilde deler sig efter autoimmunitetens lov i (mindst) to.

Religion uden religion

Igennem sin tekst fremskriver Derrida, hvad han i Donner la mort
(1992) kalder for en “non-dogmatisk dublet” af den religionsfilosofi-
ske og teologiske traditions dogmer.”> En dublet eller gentagelse der
indebzrer en “tenkning, som ‘gentager’ muligheden af en religion
uden religion” (Derrida 2007, 66). Derrida forseger sledes at afdek-
ke religionens strukturelle mulighedsbetingelse, der er forankret i
ubestemmeligheden mellem dbenbaring og det dbenbarede, det kon-
krete og abstrakte, i dette indpas abner der sig en (u)mulighed for en
religion uden religion, der er fritlagt for enhver bestemmelighed, men
som afventer fremtidens kommen. Derrida behandler derfor “religi-
onen” rent abstrakt for at kunne afdekke et generaliseret religions-
begreb, fritlagt fra en enhver bestemmelig religion, der er forankret
i et oprindeligt ansvar for og forhold til den anden. En generaliseret
religion der har form af ansvar eller retferdighed og som er dekon-
struktionens yderste horisont: “Religionen er ansvaret eller slet intet”
(Derrida 2007, 18). Denne passage til et radikalt ansvar over for den
helt anden, der er enhver anden, forseger Derrida at fremskrive igen-
nem sin lesning af religionen. Religionen uddifferentierer den enkel-
te som den enkelte, hvorimod etikkens fristelse er det almene. Kun
med religionen stilles vi ifelge Derrida over for et radikalt ansvar for
den anden Indpasset mellem religion og etik viser sig som indpasset
mellem det universelle og det singulere. Dette radikale ansvar, denne
afgrundsdybe retferdighed, er den yderste satsning i 7ro & Viden.
Ved at gentage Kants projekt om en reflekterende tro hinsides men
ikke adskilt fra den jodisk-kristne arv aner Derrida muligheden for
en sand universalisme, der stir i modsatning til globalatiniseringens
voldelige appropriation. En universalisme, der med afset i troen og
vidnesbyrdets tilbageholdenhed, kan udgere en “universaliserbar kul-
tur af singulariteter” (Derrida 2024, 67). Det er en universalisme, der
vil bestd i at universalisere den radikalt singulere erfaring af ansvaret
for den anden. Dette ansvars singularitet er dog absolut singulert, og
i den forstand fremmed over for enhver universalisme eller almenhed,

den har tilbageholdenhedens karakter." Derrida afdekker pa denne

13. Pé dansk: Dodens gave, udgivet pa forlaget Anis, 2007.
14. En afggrende reference i Derridas religionsfilosofiske varker er Kierkegaards
leesning af Abraham-fortallingen i Frygr og Beven, der netop gennemspiller forhol-



Religion uden Religion 317

made det umulige i enhver universalisme, eller han fremskriver det
umuliges universalisme.

Denne generaliserede religion ferer Derrida tilbage til to sammen-
hangende, men dog distinkte strukturer eller kilder: “1) erfaringen af
at tro pd noget, pa den ene side [...], og 2) erfaringen af det skadeslose,
sakraliteten eller sanktiteten” (Derrida 2024, 89). Troen er tiltroen til
den anden, til det, der unddrager sig min bemzgtigelse, det jeg ikke
kan forfeje over, og det skadeslose er den andens utilgengelighed som
den absolut anden. Hvis troen indikerer en primer relation til den
anden, si afdekker det skadeslgse, hvordan denne relation er funde-
ret i det helliges asymmetri. Vores forhold til den anden er altsi, som
Levinas formulerer det: “Et forhold uden forhold” (Levinas 2020,
73). Der er tale om irreduktibel afstand, som Derrida beskriver som
en “hypersanktificering” (Derrida 2024, 132). I lyset af den andens
urorlighed udger den oprindelige tro langtfra en forsikring, men
tvertimod en erfaring af den uudgrundelige afgrund i afgrunden
(abyssus abyssum vocat), der er vores forhold til den anden. Derrida
gennemspiller i sin behandling af religionen en raekke centrale mo-
tiver hos Levinas og Blanchot, der centrerer sig omkring asymmetri,
afstand og distance, hvilket indfanges i den dobbelte og tvetydige
etymologi af det latinske religio: P4 en og samme tid tilbageholden-
hed, toven, afstand og bind, sammenbinding. To betydningslinjer
der samler sig i forstaelsen af det sociale bind. Troen og hellighedens
erfaring pa en og samme tid grundlegger og umuligger ethvert fel-
lesskab efter en spektral autoimmun logik, der dbner og hjemsoger
fellesskabets lukning imod det andet:

Denne selvanfegtende attestation holder det autoimmune fellesskab i
live, det vil sige abent for noget andet og mere end det selv: den an-
den, fremtiden, deden, friheden, den andens komme eller kerlighed, en
spektraliserende messianitets tid og rum hinsides enhver messianisme
(Derrida 2024, 114).

Her kan vi igen ane to navne ud af mange for denne paradoksale reli-
gion uden religion, nemlig: dez messianske og chora. Det forste jodisk,

det mellem det etiske og religiose ud fra spergsmélet om det almene og det singulee-
re. Abraham er i sit kald fra Gud forpligtet overfor den absolutte anden, og kan der-
for ikke indga i etikkens almenhed. Dette indpas mellem det singulare og almene
forlener ansvarets tematik med ofringens okonomi og dedens semantik, hvis enhver
anden er den helt anden, som Derrida formulerer det, sd implicerer ansvaret over for
den enkelte, tillige ofringen af det almene. Det er ansvarets afgrundsdybe paradoks,
som umuligger ansvarets hypostasering i en positivt formuleret etik, men derimod
dbner paradokset for en genuin etisk akt, der er underlagt den andens asymmetriske
blik, hvor vi bliver set uden selv at se.



318 Gustav Damgaard

det andet gresk, hvilket gennemspiller den kristne teologis graesk-jo-
diske ophav, som Derrida formulerer det i et tidligt essay med et citat
fra Joyces Ulysses: “Jewgreek is greekjew. Extremes meet” (Derrida
1978, 228).

Det forste navn knytter an til den hyperabstrakte orkenggrelse af
religionens begreb, som Derrida fremskriver i lobet af sin tekst. Or-
kenen er et ikke-sted, et sted for omplaceringer og forskydninger.
Derrida pakalder sig de bibelske profeter og eremitters tilbagetrak-
ning og retrete til orkenens gde landskab, ikke for at genbekrafte
den bibelske abenbaring, men netop for at udhule den, temme den
for ethvert konkret indhold, hvorved orkenen fordobles og forskydes
til en “orken i orkenen” (Derrida 2024, 54). Fordoblingen af grkenen
angiver netop det sted “hvor man hverken kan eller ma se det kom-
me, som matte eller — mdske — kunne komme. Det, man endnu ma
lade komme” (Derrida 2024, 54). P4 samme made, som der er tale
om en religion uden religion, er der ligeledes tale om en messianitet
uden messianisme (Derrida 2024, 66). Denne messianitet er fritlagt
fra enhver konkret abenbaring, idet den kun bibeholder “en generel
struktur for erfaringen” ifelge Derrida: “Den messianske dimension
afhanger ikke af nogen messianisme, den felger ingen bestemt aben-
baring, den er ingen abrahamitisk religions sereje” (Derrida 2024,
67).” Messianiteten angiver fremtidens irreduktible og strukturelle
uerkendelighed, der fastholdes i en generel abenhed overfor det, som
kommer, det der altid vil vaere kommende. Der er altsd tale om en
religion, der udgér fra en universel messianitet uden nogen messia-
nisme. Det er méske forsoget pa at tenke dette uden, religion uden
religion, messianitet uden messianisme, tro uden tro, abenbaring
uden abenbarede, der er kernen i Derridas tekst. Der er her tale om
en iterabilitet, en gentagelse af religion uden religion, en gentagelse
uden genkomst."

15. Derrida komplicerer dette forhold mellem den betingede og ubetingede mes-
sianisme i teksten Marx & Sons, hvilket han udfolder pa folgende méde: “I find it
hard to decide whether messianicity without messianism (gua universal structu-
re) precedes and conditions every determinate, historical figure of messianism (in
which case it would be radically independent of all such figures, and would remain
heterogenous from them, making the name itself a matter of merely incidental inte-
rest), or whether the possibility of thinking this independence has only come about
or revealed itself as such by way of the ‘Biblical’ events which name the messiah and
make him a determinate figure” (Derrida 1999, 255).

16. Derrida udfolder denne paradoksale fordoblingslogik i verket Parages, der er
dedikeret Maurice Blanchots tenkning og tekst, pa folgende méide: “The same word
and the same thing seem robbed of themselves, withdrawn from their reference and
their identity, while going on letting themselves be traversed, in their old bodies,
toward a completely other dissimulated in them” (Derrida 2011, 76).



Religion uden Religion 319

Det andet navn, chora, som Derrida leser ud af Platons 7imaios,
betegner ligeledes et ikke-sted, der udger den indre strukturibning i
ethvert system: “Fra det dbne indre af et korpus, et system, et sprog
eller en kultur ville chora situere den abstrakte spatiering, selve stedet,
det absolutte ydre sted” (Derrida 2024, 69). I kontrast til den greske
agora, markedsplads eller torv, hvor Platons dialoger udspiller sig, sa
markerer chora et oprindeligt ikke-sted, et radikalt ydre, der aldrig
vil kunne assimileres til et indre. Det er heller ikke uden betydning
at de ode egne, som Kristus kontinuerligt opseger og seger tilflugt
til, benzvnes som ywpa i evangeliefortellingerne. Chora betegner en
oprindelig spatiering, der netop umuligger enhver simpel oprindelse.
Chora er pa denne made navnet for “den spatiering, der ikke lader sig
beherske af nogen teologisk, ontologisk eller antropologisk instans,
uden alder, uden historie og ‘@ldre’ end alle modsztninger (for ek-
sempel sanselig/intelligibel), og som ikke engang ad en negativ vej
melder sig som ‘hinsides veeren™ (Derrida 2024, 70). Chora er ikke i
sig selv et sted, men det som giver rum til alle andre steder eller det
er rummet som gave.

Derrida mimer og gentager med disse to navne en negativ teologis
syntaks og grammatik, der kan spores fra Plotin over kristendom-
mens via negativa til Heideggers ontologiske differens, samtidig med,
at han forskyder den. Der er ikke tale om en hyperessentialisme, der
angiver en entitet hinsides veren, der kun kan beskrives ad nega-
tivitetens vej, men derimod om en “oprindelig” temporalisering og
spatiering, der muligger distinktionen mellem det apofatiske og
katafatiske."” De to navne vidner om stedet for vores “oprindelige”
forhold til den anden. Et sted eller maske nermere ikke-sted, der i
sagens natur vil veere unavneligt eller hvis navn altid vil vere under
udstregning og udviskning, en erken, der ikke udger de abrahamiti-
ske religioners abenbaringserken, men derimod en “orken i erkenen,
en orken, der muligger, dbner, udhuler eller uendeligger den anden”
(Derrida 2024, 65). Felles for de to navne, som Derrida i denne tekst
knytter til dette “sted”, er, at de udtrykker religionens toven og tilba-

17. Navnets problematik er et gennemgaende tema i Derridas forfatterskab, og sar-
ligt spergsmalet om Guds navn indtager en central rolle i de religionsfilosofiske
skrifter. Berort af dekonstruktionens effekt udtemmes Guds navn for enhver essens
i en uendelig oversettelse, hvorved Guds navn bliver navnet for det uoversattelige
i enhver overszttelse. Derrida formaliserer dette paradoks, som han finder i den
negative teologi, pd folgende méde i Sauf le nom: “Each thing, each being, you,
me, the other, each X, each name, and each name of God can become the example
of other substitutable X’s. A process of absolute formalization. Any other is totally
other [Zout autre est tout autre.] A name of God, in a tongue, a phrase, a prayer,
becomes an example of the name and of names of God, then of names in general”

(Derrida 1995, 76).



320 Gustav Damgaard

geholdenhed overfor den anden, hvilket binder dem til troen og det
helliges erfaring, selvom de aldrig vil kunne reduceres hertil."®

Troen og det hellige udger for Derrida to kilder ud af mange, kil-
derne fordobler sig, “mangfoldigger sig” i det uendelige, til en religi-
on uden religion, der lober sammen i vidnesbyrdets struktur (Derrida
2024, 130). Vidnesbyrdets struktur indikerer et kvasi-transcenden-
talt lofte, en ur-affirmation, der betinger enhver sproglighed. Ifolge
Derrida forudsetter enhver talehandling, enhver henvendelse til den
anden, dette oprindelige lofte i form af et performativt “jeg sver-
ger, at jeg siger sandheden”, der méske serligt er tydeligt dér, hvor
vi faktisk lyver: Lognen forudsetter det oprindelige lofte (Derrida
2024, 130). Der er her tale om en affirmation af det, der kommer
(/’a-venir], hvilket vil sige fremtidens irreduktible abning mod den
anden.” Fremtiden udger altsa ikke blot et senere “nu”, men en gene-
raliseret abenhed eller ubestemthed, der aldrig vil kunne assimileres
til det levende naervers selv-identitet. Ur-affirmationen ferer fremti-
den udover enhver beregnelighed, forventning eller forudsigelighed,
idet fremtiden hermed betegner en strukturel uerkendelighed, som
Derrida skriver i Arkivfeber:

Forudsztningen for, at det, der skal komme, forbliver kommende, er
ikke kun, at det ikke er kendt, men at det ikke er erkendeligt som sidan.
Dets bestemmelse skal ikke lengere komme fra lerdommen eller fra en
horisont af praetableret viden, men fra en fremkomst eller begivenhed
som man lader eller fir til at komme (uden at se noget komme) i en erfa-
ring, der er heterogen med ethvert konstativ og enhver forventningsho-
risont som sidan: hvilket vil sige med ethvert stabiliserbart teorem som
siadan (Derrida 2023, 103).

Loftets ubestemmelighed og uerkendelighed er i denne forstand et
udtryk for en messianicitet uden messianisme, idet loftet bade trak-
ker pa historien og de traditionelle religioners messianske forestillin-
ger men samtidig radikalt overskrider disse. Det er denne kvasi-mes-
sianske ur-affirmation i form af et lofte, et tilsagn pé en og samme tid

18. De to navne, messianitet og chora, angiver tilsammen den henholdsvis tempora-
le og spatiale reference i Derridas (ikke-)begreb differance, der angiver en oprindelig
forskelsdannelse, og som Derrida beskriver som “rummets bliven-tid og tidens bli-
ven-rum” (Derrida 1976, 72).

19. P4 fransk har man to ord for “fremtid” henholdsvis futur og l'avenir, og det er
den sidste betegnelse Derrida anvender. Begge ord bruges om fremtiden, men som
Derrida fremhaver, s betyder /avenir strengt taget ikke “fremtid” men “det kom-
mende” eller “det tilkommende”. Nir Derrida angiver det med bindestreg, si er det
for at fremhave denne bogstavelige betydning (Derrida 2023, 161n57).



Religion uden Religion 321

henvendt til og modtaget fra den anden, der ifelge Derrida betinger
videnskaben sivel som religionen:

Affirmationen af det, der kommer, altsd: Det er ikke en positiv tese. Det
er ikke andet end affirmationen selv, “ja’et”, for s vidt det er betingelsen
for ethvert lofte eller ethvert hab, for enhver forventning, enhver per-
formativitet, enhver bning over for det kommende, hvad end det métte
vere, for videnskab eller for religion (Derrida 2023, 98-99).

Loftet er dog ikke en simpel oprindelse eller ny umiddelbarhed,
tvertimod er det altid allerede udsat for gentagelse og iterabilitet.
Ur-affirmationens oprindelige “ja”, drives herved udover sig selv i en
automatisk og maskinel fordobling som “ja, ja”. Leftet er udsat for en
“oprindelig” disseminering. Loftet er i denne forstand ogsi underlagt
autoimmunitetens logik og indskrevet i det oprindelige supplements
struktur, som Derrida skriver:

Dette mere end En er det n + En, som indforer troens eller troverdighe-
dens orden i henvendelsen til den anden, men ogsd den maskinelle, me-
kaniske deling (vidnesbyrdets bekraftelse og reaktivitet, “ja, ja” etc., en
automatisk telefonsvarer, an answering machine, og muligheden for det
radikale onde: mened, logn, fjernstyret drab, styret pa afstand, selv nar
der voldtages og drebes med de bare nazver (Derrida 2024, 132-133).

Det “oprindelige” lofte er altsa pd en og samme tid betingelsen for
troens bekreftelse af den anden og reaktivitetens uhammede vold,
der forseger at udradere dette forhold. Vi finder saledes ogsé indekset
for en “oprindelig” troshandling i leftets struktur, som vi aldrig vil
kunne afggre om, er religios eller ateistisk, idet den betinger religio-
nen savel som videnskaben.

Vidnesbyrdet eller maske narmere bekendelsen forudsatter den
andens kald, der kalder mig til at svare og til ansvarets begivenhed.
I denne forstand er det heller aldrig den objektive sandhed, der er pa
spil i bekendelsen og vidnesbyrdet, hvilket allerede Augustin har vist,
men der er tale om en performativitet, en frembringelse af sandhed
(facit veritatem, venit ad lucem), hvori vi erfarer vores egen endelighed
i den andens utilgengelighed, hvilket Derrida formulerer pa folgende
made: “I vidnesbyrdet loves sandheden hinsides ethvert bevis, en-
hver perception, enhver anskuelig fremvisning” (Derrida 2024, 130).
I denne forstand er det ogsa altid den anden, der bekender 7 mig. Den
anden der bringer mig til bekendelse. I bekendelsens ordstrom af-
hander det talende subjeke sig i erfaringen af den andens urerlighed.
Her er der ikke tale om en regression mod en heideggersk fakticitets



322 Gustav Damgaard

hermeneutik, der er fanget i spillet mellem egentlighed og uegent-
lighed, men om frembringelsen af et “jeg”, der er forankret i den
umulige erfaring af den anden eller som Catherine Malabou formu-
lerer det: “The ‘T” takes the form of the life of the other” (Malabou
2005, 137). Dette “jeg” eksisterer ikke, men insisterer i skriften, som
Derrida beremt skriver: “I have been seeking myself in a sentence”
(Derrida 1999, 14-15). Her er der ikke lengere tale om en oprindelig
erfaring af det varendes veren, men om skriftens altid afledende og
forskydende supplement, som “jeget” tager form efter eller som en
setning, hvilket pakalder Guds paradoksale navn fra den brenden-
de busk: “Jeg er den, jeg er” (2 Mos 3,14). Pa en og samme tid et
navn og en setning, et navn og en parallelisme. Navnet drives i sin
selv-reference ud over sig selv mod sin egen fordobling. Den bibelske
og jodiske skrift- og eksilshermeneutik underlgber den graeske ve-
rens tzenknings monotone identitet i en uendeliggorelse af skriftens
erfaring. Her dbner der sig endnu en kilde, hvor selv-fortolkning og
skrift-fortolkning, leber sammen i det hav, der udger den bibelske
tekst og skrift.

Krypter...og granatzbler

Derrida fremskriver en “oprindelig” tro i form af et kvasi-messiansk
lofte, en ur-affirmation, der aldrig vil kunne assimileres til nogen
konkret eller bestemt religion, men som heller ikke vil kunne adskil-
les fra religionens tradition og historie. En tro pa en og samme tid
med og uden religion. Religionens konkrete historiske manifestation
er saledes altid allerede hjemsogt af denne “oprindelige” tro, der abner
religionen indefra mod et radikalt overskud eller overbud. Der er altsi
tale om en henholdsvis ubetinget tro, der udger muligheden for en
universel struktur, og en betinget tro, der er bundet til en bestemt
historisk nedvendighed. Selvom det betingede og ubetingede i denne
forstand aldrig kan tenkes uafhengigt af hinanden, si falder de hel-
ler aldrig identisk sammen. Det er denne irreduktible afstand mellem
den betingede og ubetingede tro, der udger religionens auto-dekon-
struktive impuls, som Derrida skriver: “Men det forekommer umuligt
at benzgte muligheden [for en ubetinget tro] i hvis navn, takket vere
hvilken den afledte nodvendighed (autoriteten eller den bestemte tro)
ville blive draget i tvivl eller sat spergsmalstegn ved, afvist eller kriti-
seret, sagar dekonstrueret” (Derrida 2024, 123). Denne “oprindelige”
tro er saledes skjult, krypteret, i de traditionelle religioners konkrete
figurer og forestillinger, og den kan kun vise sig ved at skjule sig,



Religion uden Religion 323

fremtraede ved at trekke sig tilbage og udviske sine spor, som Derrida
skriver i den nastsidste paragraf (§51) af 7ro & viden: “Ontoteologien
krypterer troen og tilskikker den en skebne som en slags spansk mar-
raner, der endda ville have mistet, i sandhed spredt, mangfoldiggjort,
mindet om sin hemmelighed” (Derrida 2024, 133). Den ubetingede
tro vil siledes cirkulere krypteret og skjult i ontoteologiens struktur.
Billedet pa denne krypterede tro er de spanske marraner, der er nav-
net for de joder pa den iberiske halve, der i lobet af det 14. og 15.
drhundrede blev tvunget til at konvertere til kristendommen, men
som i hemmelighed fortsatte med at praktisere deres jodiske tro. Det
er marranernes “kryptojodiske historie”, som Derrida altid hemme-
ligt “har identificeret sig med” (Derrida 2023, 100). Den ubetingede
tro er som en hemmelighed indskrevet i hjertet af enhver konkret
religion. En hemmelighed, der vil forblive utilgengelig og hemmelig
selv for den, der berer den i og med sig: En hemmelighed uden hem-
melighed, der betinger enhver religions struktur. Hemmelighedens
struktur forbinder siledes loftet og erindringens tematik, idet ethvert
lofte forudsatter gentagelighed, arkivering og inskription:

Intet kommende uden arv og mulighed for at genzage. Intet kommende
uden en vis iterabilitet, i det mindste i form af en pagt med sig selv og
en bekraftelse af det oprindelige ja. Intet kommende uden et messiansk
minde og loftet om en messianitet, der er ldre end nogen religion,
mere oprindelig end enhver messianisme (Derrida 2024, 107).

Netop pa dette sted, hvor loftet og erindringen, det messianske lofte
og piabuddet om at huske, krydser hinanden i hemmelighedens se-
mantik, lader Derrida et barndomsminde flyde fra erindringens nat-
lige skakt eller krypt, der i sin autobiografiske og absolut singulere
emblematik truer med at drive Derridas tekst mod uleselighedens
afgrund som en drems uoverszttelige navle: “Et stillebens emblem: et
opbrudt granatable, en piskeaften, pa et fad [embléme d’une nature
morte: la grenade entamée, un soir de Paques, sur un plateau]” (Derrida
2024, 133). En erindring eller maske hvad Freud kalder en Deckerin-
nerung, indekset for en ubevidst fortreengning, fra Derridas jodiske
opvakst i det multireligiose (kristent-jodisk-muslimsk) Algeriet. Et
minde om en jodisk paskehgjtid fejret i Derridas barndomshjem pa
Rue Saint-Augustin, der vidner om, at Derrida maske altid har til-
hert denne “krypto-jodiske” historie og tradition. Derridas religion
uden religion er som et brudt granatable, hvis kerner altid allerede er
mangfoldiggjorte og spredt uden begyndelse eller opher.

Jeg begyndte min lesning af Derridas tekst med konteksten for ud-
givelsen, som nu foreligger pa dansk, og jeg slutter med spergsmalet



324 Gustav Damgaard

om signaturen og underskriftens problematik: Det absolutte singulz-
re navn. Gives der noget som en signatur, en underskrift, et absolut
singulert marke, der sikrer en stabil overforing og kommunikation
mellem det intra- og ekstratekstuelle niveau? Pa sin vis er signatur-ef-
fekten den mest almindelige, den foregar, som Derrida skriver, “hver
eneste dag!” (Derrida 1976, 146). Men signaturens mulighedsbetin-
gelse er samtidigt, som Derrida fremhaver, dens umulighedsbetin-
gelse:

For at fungere, dvs. for at vere laselig, md en signatur have en gentage-
lig, iterabel, efterlignelig form; den ma kunne losrives fra den nerva-
rende og enestdende intention i sin frembringelse. Det er dens “samme-
hed” som, idet den @ndrer dens identitet og dens enestdenhed, spalter

dens segl (Derrida 1976, 146).

Signaturen har sin (u)mulighedsbetingelse i sprogets iterabilitet og
gentagelighed, der udvisker signaturens saregenhed og uerstattelig-
hed i leesningens krav om gentagelighed. Enhver signatur er saledes
en kontrasignatur: Den skriver under ved at viske ude og den visker
ud ved at skrive under. Siledes er Derridas 770 & Viden ogsi (kon-
tra)signeret med en passage, der i sin tyngde og fortztning antager
en nasten testamentarisk kvalitet: “Her er end ikke spredningen af
asken lovet, ¢j heller deden givet” (Derrida 2024, 133). En (kontra)
signatur der pa en og samme tid genkalder og foregriber den sidste
linje i Arkivfeber, en tekst dateret til Napoli, 22-28 maj, 1994: “Sagar
uden aske” (Derrida 2023, 142). Askens spredning danner paradig-
met for Derridas spor- og skriftslogik, idet den kun viser sig ved at
trekke sig tilbage, fremtrader ved at forsvinde som et spor uden spor.
Pi samme made ma den “oprindelige” tro, som forekommer krypte-
ret i enhver religion, allerede vare under udviskning i sin fremtraden.

Litteratur

Derrida, Jacques. 1970. Om grammatologi, overs. Lars Bonnevie og Per
Aage Brandt. Kobenhavn: Arena.

Derrida, Jacques. 1976. Sprog — Materialitet — Bevidsthed: To essays om
metafysikkens lukning, overs. Niels Egebak og Svend Erik Larsen. Kg-
benhavn: Vintens Forlag.

Derrida, Jacques. 1978. “Violence and Metaphysics — An essay on the
thought of Emmanuel Levinas.” I Writing and Difference, overs. Alan
Bass, 97-192. New York: Routledge.



Religion uden Religion 325

Derrida, Jacques. 1995. On the Name. Stanford: Stanford University Press.

Derrida, Jacques. 1999. “Circumfession.” I Jacques Derrida, overs. Geof-
frey Bennington. Chicago: University of Chicago Press.

Derrida, Jacques. 1999. “Marx & Sons.” I Ghostly Demarcations: A Sym-
posium on Jacques Derrida’s Specter’s of Marx, red. og overs. Michael
Sprinker, 213-269. London: Verso Books.

Derrida, Jacques. 2007. Dodens gave, overs. Jeanette Bresson Ladegaard
Knox. Kgbenhavn: Anis.

Derrida, Jacques. 2010. Parages, red. John P. Leavy, overs. Tom Conley,
James Hulbert, John P. Leavey og Avital Ronell. Stanford: Stanford
University Press.

Derrida, Jacques. 2023. Arkivfeber — Et freudiansk indtryk, overs. Frede-
rik-Emil Friis Jakobsen. Kgbenhavn: Forlaget Aleatorik.

Derrida, Jacques. 2024. Tro og Viden — De to kilder til “religionen” ved den
blotte fornufts granser, overs. Kristian Olesen Toft og Bjarke Morkore
Stigel Hansen. Arhus: Klim.

Hegel, G. W. E. 2005. Andens fenomenologi, overs. Claus Bratt Qstergaard.
Kobenhavn: Gyldendal.

Heidegger, Martin. 1973. Hvad er metafysik?, overs. Grete Karl Sgrensen
og Jorgen Hass. Kobenhavn: Vintens Forlag.

Kant, Immanuel. 1950. Religion Within the Limits of Reason Alone, overs.
Theodor M. Greene og Hoyt H. Hudson. New York: Harper & Row.

Leung, King-Ho. 2021. “The religion (without Religion) of the Living
(without Life): Re-reading Derrida’s “Faith and Knowledge™”. I Eidos -
A Journal for Philosophy of Culture, vol. 5, nr. 3, 35-49.

Levinas, Emmanuel. 2020. Tozalitet og Uendelighed, overs. Manni Crone.
Kobenhavn: Hans Reitzels Forlag.

Malabou, C. 2005. “The Form of an T.” I Augustine and Postmodernism:
Confessions and Circumfession, red. John Caputo og Michael J. Scanlon,
127-137. Indianapolis: Indiana University Press.

Naas, Michael. 2012. Miracle and Machine — Jacques Derrida and the Two
Sources of Religion, Science, and the Media. New York: Fordham Uni-

versity Press.



