Dansk Teologisk Tidsskrift 88. drg., 2025, s. 288-304

Se, hvilket menneske!

En undersegelse af mennesket som etisk subjekt hos
Dietrich Bonhoeffer med fokus pé inspirationen fra Seren

Kierkegaard

Bach.theol., Agnes Marie Plougmann &
lektor, dr.theol., Ulrik Nissen

Aarbus Universitet

Abstract: The article seeks to shed new light on Dietrich Bonhoeffer’s
Christian ethics by exploring the human being as an ethical agent in his
work. Here, the inspiration from Seren Kierkegaard cannot be denied.
However, the similarities between the two reach further than has hith-
erto been widely acknowledged. The emphasis on the individual in the
earlier works of Bonhoeffer, such as Discipleship, does not fade away in
his later works; the Kierkegaard-inspired faith and contemplation of the
individual is the basis upon which Bonhoeffer’s Christian ethics stand.
It must therefore be acknowledged that, for Bonhoeffer, the Christian
human being does not find herself in a passive state regarding Christian
ethical action, as has often been assumed. By exploring Bonhoeffer’s
understanding of the individual and his inspiration from Kierkegaard,
the works of both will be further illuminated and the Lutheran legacy
that they share will be clarified.

Key words: Dietrich Bonhoeffer — Soren Kierkegaard — moment of faith
— act of faith — ethical agent — reflection — paradox of incarnation —
homo incurvatus in se — self-denial — communicatio idiomatum.

Introduktion

Dietrich Bonhoeffer formulerer en ngje sammenvevet etisk teologi,
hvor ekklesiologien er i tet forbindelse med kristologien; Kristus er
forst og fremmest at erfare gennem kirkens fellesskab. Kristus er si
tet forbundet med kirken, at det ofte tolkes siledes, at mennesket
kun gennem kirkens fellesskab kan komme Kristus nar. Det er en
del af baggrunden for, at det sociale aspekt, som kommer til uderyk
gennem denne tette forbindelse, ofte er i fokus i Bonhoefter-forsk-
ningen. Nogle positioner taler for, at det enkelte menneske i Bon-
hoeffers etik derfor ber opfattes som passivt, forstiet som et svagt

etisk subjekt betinget hovedsageligt af det ekklesiologiske fallesskab.



Se, hvilket menneske! 289

Tolkningen bliver dermed, at det kun er ved Kristi handling i men-
nesket som en del af et fallesskab, at der kan vere tale om etik i en
Bonhoeftersk forstand.!

Der er dog ogsd modsvar til denne tolkning. Blandt andet Gerald
McKenny argumenterer for, at det frihedsbegreb, der er centralt for
Bonhoeffers etik, er problematisk; nir friheden tenkes ekklesiolo-
gisk frem for som et karaktertrek kan mennesket ikke hzvdes at
vere ansvarligt — og netop ansvaret er et ngglebegreb hos Bonhoef-
fer. Her fremhzaver McKenny altsd en udfordring i Bonhoeffers etik
(McKenny 2019). Det enkelte menneskes betydning i Bonhoefters
teologi fremhzves ogsa af Christoph Barnbrock, der indvender, at
menneskets refleksion er grundleggende for et kristent fallesskab
(Barnbrock 2023). Bide hos McKenny og Barnbrock ses altsa et for-
sog pa at fremhzve individet i tolkningen af den Bonhoefferske etik.
I denne artikel rejser vi spergsmalet, om betydningen af det etiske
subjekt hos Bonhoeffer er delvist overset. Det er vores antagelse, at
subjektet ma betones starkere. Ved at fremhave menneskets subjek-
tivitet som grundlaget for, at individet kommer til tro og handler
etisk i overensstemmelse med denne tro, vil det etiske subjekt fremsta
tydeligere i den Bonhoefferske etik. Dermed fremlaegger vi et forslag
til, hvorledes ansvaret hos Bonhoeffer vil kunne legge storre vaegt pa
det enkelte menneske i stedet for at dette stir udenfor, som McKenny
har papeget.

Der er udbredt enighed om, at Bonhoeffer tilleegger individet stor
betydning i Nachfolge under inspiration fra Seren Kierkegaard. Selv-
om der foreligger adskillige komparative undersegelser af de to teo-
loger,” har forskningen dog samtidig vist, hvordan Bonhoeffer tager
mere afstand fra Kierkegaard i sin senere teologi.’ Hvor Nachfolge
saledes drager tydelig inspiration fra Kierkegaards betoning af det en-
kelte menneske, er Bonhoeffers fokus skiftet i det senere vark Ethik,
hvor det i hgjere grad er det kollektive og sociale aspekt, som er frem-
tredende. Dog er det vores opfattelse, at dette individuelle aspekt,
som bade Kierkegaard og Bonhoeffer tilskriver sig i henholdsvis
Philosophiske Smuler og Nachfolge, ogsa har grene ind i Bonhoeffers
udlegning af etikken i Ezhik. Derfor vil vi i det folgende undersoge

1. Af eksempler pa teologer, der fremlagger denne mere passive forstaelse af men-
nesket i Bonhoeffers etik kan fremhaves Hans G. Ulrich, hvis tolkning lyder, at
det enkelte menneske slet ikke kan adskilles fra kirkens fallesskab (Ulrich 2019).
Herudover kan ogsd Joseph McGarrys udlegning af begrebet asymmetrisk handle-
frihed nevnes (McGarry 2014).

2. Se bl.a. Kirkpatrick 2011.

3. David Law taler eksempelvis for, at Bonhoeffer videreudvikler Kierkegaards
koncept om efterfolgelse til noget bedre i kraft af at pafore det et socialt og ekkles-
iologisk aspekt (Law 2011).



290 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

Kierkegaard og Bonhoeffer indbyrdes og fokusere pa, hvordan forst-
nzvntes betoning af subjektet ogsd gor sig galdende i Bonhoeffers
posthume verk Ethik. Dermed vil menneskets subjektivitet vise sig at
have en lige s stor betydning i etikken, som det er tilfzldet i troens
afgorelse — og det er vores opfattelse, at det netop er inspirationen fra
Kierkegaard, der bestar. Formalet med nervarende artikel er derfor
at underspge menneskets subjektivitet i Bonhoeffers etik. Her tilstre-
ber vi at udlegge, hvordan Bonhoeffer drager inspiration fra Kier-
kegaard i ikke blot sin forstaelse af troens afggrelse i Nachfolge, men
ogsd i den etiske handling i Ethik. Dermed vil det blive tydeligere un-
derstreget, at den menneskelige subjektivitet ogsa spiller en vasentlig
rolle i Bonhoeffers etik.

Det er dog hermed ikke intentionen at se bort fra den sociale di-
mension af den Bonhoefferske etik, ¢j heller at betegne Kierkegaard
som udelukkende individfokuseret.* Det er derimod hensigten at
fremhave en vasentlig side af Bonhoeffers etik, der efter vores opfat-
telse hidtil ikke har faet tilstreekkelig opmarksomhed.

Artiklens indhold falder i fire dele. Indledningsvist bestemmer vi
den etiske refleksionsevne som vores kriterium for menneskets sub-
jektivitet og knytter det til Bonhoefters forstaelse af etikken. Herefter
folger en behandling af det enkelte menneske som et subjekt forst i
sin kommen til tro, som betegnes troens afggrelse, dernzst en be-
handling af menneskets handlemade ud fra denne tro, som betegnes
troens handling. Til sidst praciserer vi vores forstaelse af refleksions-
evnen som kriterium for det etiske subjekt.

1. Bestemmelse af det etiske subjekt i Dietrich Bonhoeffers etik

For at kunne beskaftige os med mennesket som et etisk subjekt ma
vi forst fastlegge et kriterium for denne betegnelse. Den etiske re-
fleksion forstdet som den etiske agents evne til at reflektere over sine
handlinger er et alment anerkendt kriterium pa etisk subjektivitet.”
Overordnet kan denne forstielse folges fra antikkens forstaelse af den
praktiske klogskab til modernitetens fremhavelse af det autonome
subjekt. Det er ogsi tilfeldet i nyere etik, hvor den etiske refleksion

4. For en nzrmere udlegning af forholdet mellem det individuelle og det sociale
aspekt i den Kierkegaardske etik, se Seltoft 1998.

5. Bl.a. Anne Marie S. Christensen anvender ordet etik som “den filosofiske akti-
vitet, som bestér i at reflektere over vores konkrete ideer om det gode” (Christensen

2014, 7).



Se, hvilket menneske! 291

typisk opfattes som menneskets betingelse for at kunne treffe velbe-
grundede, etiske afgprelser.

Idet Bonhoefter lader sig inspirere af Kierkegaard, indleder vi med
at identificere det etiske subjekt hos Kierkegaard, som forst og frem-
mest opererer med et begreb om Selvet. I Sygdommen til Doden be-
tegnes selvet som en eksistensbevagelse, et selv-forhold: “Mennesket
er Aand. Men hvad er Aand? Aand er Selvet. Men hvad er Selvet?
Selvet er et Forhold, der forholder sig til sig selv, eller er det i Forhol-
det, at Forholdet forholder sig til sig selv; Selvet er ikke Forholdet,
men at Forholdet forholder sig til sig selv.” (SKS 11, 6) Det er et dif-
fust begreb, der udvider hans tidligere bestemmelse i Begreber Angest:
“Mennesket er en Synthese af det Sjelelige og det Legemlige. Men en
Synthese er utenkelig, naar de Tvende ikke enes i et Tredie. Dette
Tredie er Aanden.” (SKS 4, 18) For Kierkegaard er selvet dermed et
subjekt, der bade forholder sig til sig selv og til det at forholde sig.®

For at dette subjekt-selv dog kan blive et etisk selv, kraever det ifol-
ge pseudonymet Assessor Wilhelm i Enten-Eller, at selvet velger sig
selv til — her opstar selvbevidstheden: “Forst naar man i Valget har
overtaget sig selv, ifert sig sig selv, gjennemtrangt sig selv totalt saale-
des, at enhver Bevagelse er ledsaget af Bevidstheden om et Ansvar
for sig selv, forst da har man valgt sig selv ethisk” (SKS 3, 85; Gron
2023, 239). Mennesket treder altsa forst ind i den etiske handlings
domane, nir det i selvbevidstheden treder ud over sig selv. Det etiske
subjekt kendetegnes siledes hos Kierkegaard ved en bevidsthed om
og valg af sig selv. Dog kan denne selvbevidsthed udgere et problem,
hvis ikke den forholder sig til noget ydre. Det vil i det folgende vise
sig, at menneskets selv-forhold mé have bade et indre og et ydre ori-
enteringsspunkt for at vaere konstruktiv i biade troens afgorelse og
troens handling.

Ogsa for Bonhoeffer er afggrelsen vasentlig. Det viser sig bade i
forhold til troen, som vi vil se i Nachfolge, og for etikken. I Ethik
beskriver han, at “Verstand, Erkenntnisvermogen, aufmerksame
Wahrnehmung des Gegebenen” er nedvendige for at kunne handle
i overensstemmelse med Guds vilje — altsd refleksion (DBW 6, 326).
Ogsi her viser det sig, at refleksionen har bade et indre og et ydre ori-
enteringspunkt. Derfor bliver refleksionen det kriterium, som vi vil
definere et etisk subjekt ud fra i nerverende artikel, og det er denne,
som vi afseger i Bonhoeffers etik.

6. Det ber her navnes, at Begrebet Angest udlegger selv-forholdet som angstens
ophav, det vil sige noget negativt (SKS 4, 18). Pointen i det folgende er at vise, hvad
Kierkegaard i dette veerk ogsa udlegger, nemlig at dette selv-forhold og selv-reflek-
sionen har to udfaldsmuligheder: enten tro eller synd, alt efter om mennesket aktivt
lader sig overgive til Guds vilje (“Forsynet”) eller ¢j (s.st., 65-67).



292 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

Nar det hermed er bestemt, at menneskets evne til etisk refleksi-
on ogsa er nodvendig hos Bonhoeffer, ma det dog samtidigt fastslas,
hvad der for Bonhoeffer menes med etik. For Bonhoeffer er det cen-
tralt, at “Das Gebor ist die einzige Ermdchtigung zur etischen Rede”
(s.st., 381). Det etiske har sit ophav i Guds vilje, ellers gor mennesket
sig selv til herre over etikken (365-82).” Mennesket kan derfor ikke
bero pa sit eget kendskab til godt og ondt. I kraft af sin status som
faldet lever mennesket i disharmoni med sit guddommelige ophav,
hvorfor det handler ud fra “Gutes und Boses eigener Wahl gegen die
ewige Erwihlung Gottes” (304). Dermed er den menneskelige reflek-
sionsevne altsd ikke nok til at identificere et etisk subjekt hos Bonho-
effer; der ma vare tale om et kristent subjekt forstaet som et subjekt,
der soger en erkendelse af Guds vilje. Kun i overensstemmelse med
Guds bud — dbenbaret i Kristus — kan mennesket handle etisk: “Der
Ursprung der christlichen Ethik ist nicht die Wirklichkeit des eige-
nen Ich...sondern die Wirklichkeit Gottes in seiner Offenbarung in
Jesus Christus” (33). Dermed er den etiske refleksion hos Bonhoeffer
en troens handling. Troen satter sig igennem i denne etiske afgorelse.

2. Det etiske subjekt i troens afggrelse

Idet vi her beskeaftiger os med det etiske subjekt forstaet som et kri-
stent subjekt, ma vi forst undersoge Bonhoefters forstielse af subjek-
tet i troens afgorelse. I det omfang der her er tale om en afggrelse, kan
vi ogsa beskrive det som troens handling. Troen udtrykker sig i denne
handling. Ferst ser vi pd, hvordan troens afggrelse opstar, og dernaest
hvordan det enkelte menneske handler i denne troens afggrelse. Ud-
gangspunktet for dette er Bonhoefters Nachfolge i en samlasning med
Kierkegaards Philosophiske Smuler.

Det paradoksale kald til efterfolgelse

Det centrale motiv for Bonhoeffer i Nachfolge er at udlaegge efterfol-
gelse af Kristus som midtpunkt for det kristne liv og den kristne tro.
Dog er det kun Kiristi kald til det enkelte menneske, der kan danne
grundlag for denne efterfolgelse. Kaldet dbner samtidigt for troens
mulighed gennem en lydighed over for dette kald (DBW 4, 50-52).
Det prekare er nu, at den kaldede kun kan folge dette kald ud fra

troen:

7. Bonhoeffer er her i gvrigt praget af Karl Barth (McKenny 2021).



Se, hvilket menneske! 293

So ist in der Tat der erste Schritt des Gehorsams schon selbst ein Tun
des Glaubens an das Wort Christi. Es wiirde aber den Glauben als
Glauben véllig verkennen, wenn nun daraus wieder geschlossen wiirde,
es sei also der erste Schritt doch nicht mehr nétig, weil doch der Glaube
schon da sei. Demgegeniiber muf§ dann geradezu der Satz gewagt wer-
den: erst muf§ der Schritt des Gehorsams getan sein, ehe geglaubt wer-
den kann. Der Ungehorsame kann nicht glauben. (55)

Det rejser et lydighedens paradoks; kun den, der er lydig mod kaldet
til efterfolgelse, kan tro, men kun den, der tror, kan vere lydig mod
kaldet (52-57). Derfor ma det sporges, hvad der betinger den tro, der
gor den fundamentale lydighed mulig.

Den forudgiende tros betingelse er inkarnationen; nar Kristus kal-
der mennesket til efterfolgelse, er det Gud, der kalder (45-47). Det er
gennem en anerkendelse af Kristus som det guddommeligt kaldende
subjekt, at mennesket modtager denne forudgiende tro.* Her ses en
af de forste — og storste — ligheder med Kierkegaard. I Philosophiske
Smuler udlegger ogsa han inkarnationens vigtighed for troen.

Kierkegaard fremhzver inkarnationen som et paradoks: “det sam-
me Paradox har den Dobbelthed, ved hvilken det viser sig som det
absolute; negativt ved at bringe Syndens absolute Forskjellighed frem,
positivt ved at ville ophzve denne absolute Forskjellighed i den abso-
lute Lighed” (SKS 4, 18). Ligheden bestér i, at Gud har gjort sig selv
til menneske. Deroverfor er han dog ogsa den absolutte forskellighed
fra mennesket, for mennesket er syndigt, og Kristus er uden synd.
For at kunne afdzkke Kristi natur som den inkarnerede Gud, ma
mennesket forst acceptere inkarnationens paradoks (s.st., 11-21). Her
bliver mennesket stillet overfor en afggrelse, bade i kraft af forskellig-

heden og ligheden.

Homo incurvatus in se; om inkarnationens forskellighed

Den absolutte forskellighed mellem Kristus og mennesket kan men-
nesket kun erkende, hvis det er bevidst om sin synd. I Philosophi-
ske Smuler definerer Kierkegaard synden som forstandens streben;
forstanden seger at forsta inkarnationens paradoks, men kommer til
kort. I kraft af den absolutte forskellighed er Gud og Kristus noget
ubekendt. Derfor kan forstanden ikke erkende Gud, da den kun kan
erkende ud fra sig selv. Troen er dermed for Kierkegaard betinget af,
at mennesket trodser sin egen forstand (s.st.).

8. For en nzrmere udlegning af Kristus som mediator og hans betydning for etik-

ken hos bade Bonhoeffer og Kierkegaard, se Verhagen 2020.



294 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

I Philosophiske Smuler udlegger Kierkegaard, hvordan forstandens
umulige streben efter at forstd inkarnationens paradoks forer til
dens forargelse: “Dersom Paradoxet og Forstanden stede sammen...
Er Sammenstedet ikke i Forstaaelsen, da er Forholdet ulykkeligt, og
denne Forstandens, om jeg saa tor sige, ulykkelige Kjerlighed. . .kun-
de vi kalde bestemtere: Forargelse” (s.st., 18-19). Forstandens usand-
hed — synden — kan ikke begribe sig selv som synder. Her ses en
lighed med den trodsige fortvivlelse i Kierkegaards senere verk Syg-
dommen til Doden: “Den Synd at fortvivle om Syndernes Forladelse
er Forargelse” (SKS 11, 277). Her er mennesket bevidst om sin lighed
med det guddommelige — beskrevet som delagtighed i det evige —
men vil vare sig selv uden Guds indblanding: “Saa kommer Trodsen,
der egentlig er Fortvivlelse ved Hjlp af det Evige, den fortvivlede
Misbrug af det Evige, der er i Selvet, til fortvivlet at ville vare sig selv”
(s.st., 27). Ligesom med den svage fortvivlelse — fortvivlet ikke at ville
veare sig selv — betegner Anti-Climacus den trodsige fortvivlelse som
en indesluttethed: “jo mere aandelig Fortvivlelsen bliver, desto mere
er den selv opmearksom paa med demonisk Klegt at holde Fortvivlel-
sen indesluttet i Indesluttetheden, og desto mere opmarksom derfor
paa at sette det Udvortes i Indifferents” (s.st., 29). Det er den sam-
me indesluttethed, vi meder i forstandens streben efter at erkende
udelukkende ud fra sig selv i Philosophiske Smuler — en tilstand, hvor
mennesket kun forholder sig til sig selv og ikke forholder sig til noget
ydre.

P4 samme méde som Kierkegaard karakteriserer det syndige men-
neske som indesluttet, trekker ogsa Bonhoeffer pa det lutherske ud-
tryk for det syndige menneske som et homo incurvatus in se. 1 Schop-
fung und Fall udlegger han, at mennesket i kraft af syndefaldet har
faet et kendskab til godt og ondt, der ellers er forbeholdt Gud. Der-
med er mennesket blevet “sicut deus — der in seinem Aus-sich-her-
aus-wissen um gut und bése ... in seiner Aseitit, in seinem Alleinsein
gottgleiche Mensch” (DBW 3, 105). Bonhoeffers udlegning af det
infralapsariske, syndige menneske bliver hermed parallel med Kier-
kegaards definition af det trodsigt fortvivlende menneske, som Bon-
hoeffer ogsa udlegger i Ethik:

In der Entzweiung mit dem Ursprung um Gut und Bése wissend, tritt
der Mensch in die Reflexion auf sich selbst ein. Sein Leben ist nun sein
Sich selbst verstehen, wie es im Ursprung sein Gott-wissen war...Selbst-
erkenntnis ist die nie zum Ende gelangende Bemithung des Menschen
die Entzweiung mit sich selbst denkend zu tiberwinden, durch unauf-
horliches Sich unterscheiden von sich selbst zur Einheit mit sich selbst
zu kommen (310).



Se, hvilket menneske! 295

Menneskets syndighed defineres altsd bade hos Kierkegaard og Bon-
hoeffer som en indesluttethed kendetegnet ved menneskets forseg pa
at blive sig selv og at bedemme uden Gud — altsa forseget pa at reflek-
tere uden at forholde sig til noget ydre.

Her er de begge i overensstemmelse med deres lutherske ophav, som
det udlegges hos Matt Jenson: “Curved in on our own understan-
ding, we seek to set ourselves up as judge beside and with God....we
flee from God’s works in an attempt at self-formation” (Jenson 2007,
74). Dermed bringer troen et sporskifte for menneskets refleksion.
Hvor mennesket for har reflekteret over sig selv i denne indesluttet-
hed som et homo incurvatus in se, fordrer kaldet fra Kristus en ny
form for selv-refleksion. Her bydes mennesket at reflektere over sig
selv i relation til et ydre — Kristus — som netop et homo incurvatus
in se, idet dette er forskelligheden, der ligger mellem mennesket og
Kristus. Mennesket retter dermed blikket bort fra sig selv og i ste-
det mod Kristus, der dermed fordrer et nyt forhold til sig selv hos
mennesket — et selv-forhold betinget af Kristus og ikke af mennesket
selv.” Nar vi derfor argumenterer, at refleksionen kan fungere positivt
hos Bonhoeffer og Kierkegaard til trods for, at de satter lighedstegn
mellem denne og synden, hanger det siledes ngje sammen med, at
refleksionen — ogsa inden troens afggrelse finder sted — besidder en
positiv kvalitet pa grund af dens forhold til fornuften. Ogsa her viser
deres falles lutherske ophav sig.'

For Luther gor fornuften det muligt for mennesket at erkende den
naturlige lov, idet mennesket er skabt af Gud som et fornuftsvasen.
Béide den naturlige lov og erkendelsen af den er dermed bundet op
pa Guds vilje. Dog er der hos Luther en dobbelthed, idet menneskets
erkendelse af den naturlige lov er formerket efter faldet (Nissen 2019,
31-41). Mennesket er i kraft af sin intralapsariske status som et homo
incurvatus in se afskiret fra muligheden for at handle i klar overens-
stemmelse med Guds vilje (Olsson 1971, 121-122). Det skyldes, at

9. En intensiv sammenligning af Luthers, Bonhoeffers og Kierkegaards hamarto-
logier er ikke denne artikels fokus, hvorfor det ikke bliver udlagt yderligere end
ved at vise lighederne mellem Kierkegaards forargelse og trodsige fortvivlelse og
Bonhoeffers brug af homo incurvatus in se.

10. Her ma3 folge en pracisering. Luther og Bonhoeffer anvender begge primeart
glosen fornuft, mens Kierkegaard gor brug af ordet “forstand” i Philosophiske Smu-
ler. Merold Westphal har argumenteret for, at Kierkegaard slet ikke skelner mellem
forstand og fornuft i dette verk, men netop kritiserer den skelnen mellem forstand
og fornuft, som Kant og Hegel fremlagger, og erklerer sig uenig i deres betoning af
fornuftens autonomi over troen. Vi vil derfor argumentere for, at der til trods for et
forskelligt ordvalg kan arbejdes ud fra en lighed mellem Kierkegaards “forstandens
streben”, Luthers “formerkede fornuft” og Bonhoeffers “gefallene Vernunft”, som

det viser sig i det folgende (Westphal 2018).



296 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

den faldne fornuft, der kun har en formerket erkendelse af den natur-
lige lov, udelukkende kan erkende lovens krav og ikke Guds (frelses)
vilje (s.st., 31-32). Det er denne infralapsariske fornuftsforstielse, som
Bonhoeffer arbejder videre med i Ethik: “Freilich hort Vernunft nicht
auf Vernunft zu sein, aber sie ist nun gefallene Vernunft, die nur
das Gegebene der gefallenen Welt vernimmt, und zwar ausschlieflich
nach seiner inhaltlichen Seite” (DBW 6, 167). Fornuften ma derfor
vende tilbage til sit guddommelige ophav, hvis den skal kunne afdak-
ke Guds vilje (s.st., 164-169; Nissen 2020, 65-70).

Det samme fenomen viser sig hos Kierkegaard, idet forstanden,
der er at ligne med den formerkede fornuft hos Luther, moder inkar-
nationens paradoks i Kristi kald til mennesket: “Forstanden tenker
det [paradokset, AMP] vel ikke, selv kan den ikke falde paa det, og
naar det forkyndes, kan den ikke forstaae det, og maerker blot, at det
nok bliver dens Undergang” (SKS 4, 18). Her er det altsa igen den
syndige fornufts streeben, der kommer til kort. Forst idet mennesket
bliver bevidst om denne streben og slipper den formerkede fornufts
indesluttethed, kan det acceptere paradokset som netop et sidant.
Inkarnationens paradoks indleder dermed en ny refleksion, hvormed
mennesket kan erkende sin formerkede fornuft, sin forstands streben
—sin synd — i forhold til Kristus, som ogsé Kierkegaard videre skriver:
“Lereren forst maatte udvikle den dybeste Selv-Reflexion i den Le-
rende, Syndsbevidstheden, som Betingelse for Forstaaelsen” (SKS 4,
35). Idet mennesket konfronteres med inkarnationen, relativeres selv-
refleksionen; menneskets refleksion over sig selv settes nu i relation
til Kristus. Forstandens forargelse og denne fortvivlelse er betinget af
den refleksion, der opstar i Kristi henvendelse til mennesket. Dermed
bliver forstandens forargelse nedvendig for at mennesket kan tage det
forste skridt ind i troens afggrelse. Forskellen pd denne og den syndi-
ge selvrefleksion, der viser sig i menneskets indesluttethed, er, at selv-
refleksionen netop skal have sit udgangspunkt og sit mal i Kristus,
den inkarnerede Gud. Det er Gud, der star bag denne menneskelige
selverkendelse, der ogsa medforer en syndsbevidsthed. Ellers bliver
der tale om indesluttethed, og mennesket forbliver et homo incurvatus
in se.

Selvfornagtelse; om inkarnationens lighed

I sin syndserkendelse indser mennesket, at det ma gore op med for-
standens streben. For at kunne trede ud af indesluttetheden og over-
give sig til paradokset — til Kristus — ma mennesket altsa fornagte
sit syndige selv. Dermed kan det vende sig til Kristus i efterfolgel-
sen, som Bonhoeffer netop definerer som en selvfornzgtelse: “Selbst-



Se, hvilket menneske! 297

verleugnung heif$t nur Christus kennen, nicht mehr sich selbst, nur
noch ihn sehen, der vorangeht” (DBW 4, 79). Ligeledes skriver Ki-
erkegaard i Sygdommen til Doden: “ved Hjeelp af det Evige har Selvet
Mod til at tabe sig selv for at vinde sig selv” (SKS 11, 27). Menne-
sket ma overgive sig til det evige — til Kristi kald — for at kunne tage
skridtet ind i troens mulighed. Selvfornagtelsen og -opgivelsen bliver
dermed en forudsztning for at kunne bevage sig ind i troens afge-
relse for at genoprette Gudsforholdet. Dog er det ikke kun menne-
sket, der vender sig til Kristus i selvfornagtelsen; ogsa Kristus vender
sig til mennesket i selvfornegtelse. Bade Bonhoeffer og Kierkegaard
beskeftiger sig med Kristi selvfornzgtelse, om end de gor det med
forskelligt fokus.

Hos Kierkegaard forbindes selvfornegtelsen tydeligst med selve
inkarnationen: “For at Eenheden skal tilveiebringes, maa da Guden
vorde denne [mennesket, AMP] liig. Og saaledes vil han vise sig lig
den Ringeste. Men den Ringeste er jo Den, som maa tjene Andre,
altsaa i Tjenerens Skikkelse vil Guden vise sig” (SKS 4, 12). Forst
gennem denne “Vidunderlige Selvfornzgtelse” kan Gud vise sig for
mennesket i den absolutte lighed og dbenbare kaldet (s.st.).

For Bonhoeffer haenger selvfornagtelsen ngjere sammen med kors-
begivenheden: “Wie Christus nur Christus ist als der leidende und
verworfene, so ist der Jiinger nur Jinger als der leidende und verwor-
fene, als der mitgekreuzigte” (DBW 4, 78). Kristi lidelse og afvisning
er et led i den guddommelige beslutning om en selvfornagtelse, der
dbenbarer troens mulighed for mennesket, og som mennesket ma
svare pa (s.st., 77-80). Saledes er der hos bade Kierkegaard og Bonho-
effer tale om en selvfornzgtelse hos Kristus, der danner grundlaget
for en selvfornagtelse hos mennesket. Dermed bliver selvfornzgtel-
sen mellem Kristus og mennesket gensidig.

Ligesom syndserkendelsen kraevede, at mennesket kunne forhol-
de sig til sig selv som forskellig fra Kristus, krever selvfornegtelsen,
at mennesket ogsd er i stand til at erkende sin /ighed med Kiristus i
kraft af inkarnationen og korsbegivenheden. Bide hos mennesket og
Kristus har selvfornzgtelsen nemlig synden som sit udgangspunkt;
hos mennesket som synder, hos Kristus som den tjenende, lidende

frelser fra synden (SKS 4, 6).

Den intersubjektive relation; communicatio idiomatum

Bade Kristus og mennesket fornagter alts sig selv for at kunne vende
sig til den anden i overensstemmelse med Guds frelsesvilje, der ikke
kan erkendes af menneskets formerkede fornuft. Her opstar en inter-
subjektiv relation, idet Kristi guddommelige subjekt og menneskets



298 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

naturlige subjekt smelter sammen i gensidig selvfornzgtelse. Denne
sammensmeltning er kun mulig, idet mennesket er skabt i overens-
stemmelse med den guddommelige fornuft og guddommelige vilje,
og idet Kiristus besidder bide en menneskelig og en guddommelig
natur.

Det viser sig altsa, at Kristi natur som bade guddommelig og men-
neskelig i kraft af inkarnationen bliver vasentlig i troens afggrelse
hos bade Bonhoefter og Kierkegaard. Hermed tydeliggeres de kalke-
donensiske trek i Bonhoeffers og Kierkegaards teologi.!" Det centrale
for den Bonhoefferske etik er, hvem Kristus er, og dette hvem er ogsa
centralt for Kierkegaard. Det er nemlig ud fra dette hvem, at Kristus
viser sig som paradoksal; som absolut forskellig og dog absolut lig
det enkelte menneske. Det er afdekningen af dette Kristi hvem, der
gor mennesket i stand til at afdaekke sig selv som et hvem coram Deo
(Nissen 2020, 41-46)."

I kraft af, at bade mennesket og Kristus indgir i denne gensidige
selvfornzgtelse og dermed tilgar denne gensidige lighed ved at vende
sig til hinanden, finder der i den intersubjektive relation en udveks-
ling af Kristi guddommelighed og menneskets naturlighed sted. Der-
med sker der en form for ligedannelse i relationen mellem Gud og
mennesket. Det bliver denne communicatio idiomatum, der stadfaester
menneskets evne til at indga i et samarbejde (cooperatio) med Kristus
i troens etiske handling.

Det reflekterende subjekt

Det viser sig dermed, at mennesket hos Bonhoeffer handler aktivt
som et reflekterende subjekt i troens afgorelse, og at der her indledes
en intersubjektiv relation mellem Gud og menneske. Spergsmilet er,
om dette refleksive subjekt ogsa er til stede i troens handling og liv,
sd det kan havdes, at der findes et etisk subjekt i Bonhoeffers etik. Vi
vil derfor undersoge, hvordan denne intersubjektive relation mellem
Gud og menneske viser sig i troens handling i en nzrmere lesning

af Ethik.

11. For en uddybning af disse kalkedonensiske trek hos Luther og Bonhoeffer og
den deraf folgende communicatio idiomatum-tanke, se Nissen 2020.

12. Nissen udlegger desuden, hvordan dette svem om Kiristus for Bonhoeffer kun
kan besvares i kirken: “Bonhoeffer emphasizes both the existential encounter with
Jesus Christ and the locus of this encounter, viz. the church. Who Jesus Christ is, is
revealed in the church and can, therefore, only be grasped in faith”. (Nissen 2020,
41) Her er der altsd ogsa tale om en betoning af ekklesiologien for Bonhoeffers
etik, som ikke vil uddybes yderligere her, da det som navnt falder uden for denne
artikels fokus.



Se, hvilket menneske! 299
3. Det etiske subjekt i troens handling

Som det forste ma vi afgrense, hvad der er etikkens spillerum. Bon-
hoeffer gor det klart i Ethik, at den kristne etik altid mé vere i over-
ensstemmelse med Kiristi virkelighed.

Det kristologiske virkelighedsprincip

Her bliver Bonhoeffers forstaelse af Guds og verdens virkelighed som
forenet i Kristus central: “In Jesus Christus ist die Wirklichkeit Gottes
in die Wirklichkeit dieser Welt eingegangen” (DBW 6, 39). Det betyder,
at: “Es geht also darum, an der Wirklichkeit Gottes und der Welt in
Jesus Christus heute teilzuhaben und das so, daf$ ich die Wirklichkeit
Gottes nie ohne die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit der
Welt nie ohne die Wirklichkeit Gottes erfahre” (40-41). Der kan altsi
ikke vare en kristen etik, der ikke handler ud fra verdens virkelig-
hed som forenet med Gud i Kristus. Verdens virkelighed er Guds
virkelighed, hvorfor en handling i verden altid ma have sit ophav i
Kristus, safremt der ikke skal vere tale om en abstraktion (31-41).
Det er altsd i verden, det etiske subjekt virker. Idet troens handling
dermed altid mé hange sammen med troen pa, at verdens virkelighed
er forenet med Guds virkelighed gennem Kristus, kan man altsa tale
om et kristologisk virkelighedsprincip som grundlaget for en kristen
etik hos Bonhoeffer.!?

Selv om Bonhoeffer forstir denne Kristusvirkelighed som en omfat-
tende virkelighed, der galder alle (uanset tro), er der for den troende
i forholdet til Kristus en ligedannelse med ham i overensstemmelse
med Guds virkelighed og vilje ud fra dette kristologiske virkeligheds-
princip (62-92). Det kristne menneske handler ud fra dette kristolo-
giske virkelighedsprincip i overensstemmelse med den konkrete vir-
kelighed i Kristus. Charles Marsh har defineret det hos Bonhoeffer
omformede menneske i Kristus siledes: “the self in Christ — the I
that follows after...can be conceived as the self that finds its center
elsewhere, no longer in itself but in togetherness, in life with others”
(Marsh 1992, 660). Det omformede selv har altsi sit centrum i det
ydre, ikke i sig selv. Den intersubjektive relation og det kristologiske
virkelighedsprincip er saledes grundlaget for troens handling forstet
som en handling, der er i overensstemmelse med Guds vilje. Troens
handling har altsd to subjekter; mennesket og Kristus. Det stemmer

13. Med princip menes her ikke “grundleggende regel eller norm” (Den Danske
Ordbog, “princip”), men rettere udgangspunkt eller oprindelse, der legger sig nar-
mere ordets latinske ophav, “principium” (Lewis, Charlton & Chatles Short: “prin-
cipium”).



300 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

dermed overens med Kierkegaards anvendelse af selv-forholdet, som
vi tidligere har udlagt; selvet forholder sig bade til sig selv og til sin
egen forholden sig.

Det viser sig altsa, at troens handling har sit udgangspunkt og en-
demal i Kristus. Dog er mennesket ikke passivt. Som felge af den in-
tersubjektive relation er menneskets indre i et forhold til Kristus, der
tillader det enkelte menneske altid at afdekke og at ville handle ud
fra Guds vilje. Idet Kristus og mennesket betinger hinanden i denne
intersubjektive relation, betyder det ogsa, at mennesket besidder no-
get, der er ngdvendigt for troens handling — og det er endnu en gang
den menneskelige evne til at forholde sig.

I kraft af den intersubjektive relation og sammenhangen mellem
menneskets selv-forhold og det kristologiske virkelighedsprincip er
der altsa her tale om den fornazvnte vekselvirkning mellem guddom-
melige og menneskelige egenskaber, der bliver grundleggende for
troens handling. I troens afgerelse genoprettes altsa forholdet mellem
Gud og mennesket i kraft af Kristi kalkedonensiske trak; fornuften
erkender sin formerkethed og overgiver sig pa ny til sit guddomme-
lige ophav. Hermed indledes en intersubjektiv relation, hvor der sker
en vekselvirkning mellem menneskeselvets erkendelse og den gud-
dommelige vilje. Dermed muliggeres troens handling.

4. Om den forkerte og den rigtige erkendelse

Nir det enkelte menneske skal handle i overensstemmelse med det
kristologiske virkelighedsprincip i troens handling, forudsatter det
ifolge Bonhoeffer en erkendelse, som vi tidligere har bestemt som
det etiske subjekts kendetegn: “Die Vorstellung als miisse sich die
einfiltige Erkenntnis des Willens Gottes in der Form der Intuition,
der Ausschaltung aller Uberlegung, des naiven Ergreifens des ersten
sich aufdringenden Gedankens oder Gefiihls vollzichen...erfihrt hier
eine griindliche Korrektur” (DBW 6, 323). Noget senere skriver han
dog, at Guds bud “befreit zum echten Leben, es befreit zum unreflek-
tierten Tun” (384). Denne spznding skyldes en lidt utydelig skelnen
mellem en forkert og rigtig form for erkendelse hos Bonhoefer.

Den erkendelse, som mennesket bor opgive i troens handling, er et
indadvendt selv-forhold. Dette forhold til sig selv kan vere forlgsen-
de, nir det har sit ophav i Kristus, som vi har set det vere tilfeldet
i troens afgorelse; her fordres denne indsigt nemlig for at mennesket
kan erkende Kristus som den inkarnerede Gud, forskellig fra sig selv.
Dog kan den ikke benyttes til at bestemme troens gerninger. Her vil



Se, hvilket menneske! 301

den nemlig have sit ophav i det menneske, som allerede har fornzgtet
sit syndige selv — det, vi har bestemt som et homo incurvatus in se,
med Kierkegaardske termer et menneske i indesluttethed. Mennesket
kan altsd ikke selv vurdere, hvad der er godt og ondt i Guds gjne — og
kan dermed ikke alene afggre, hvad der er den rette troens handling
(s.st., 301-311). Denne form for erkendelse kan altsa ikke bruges, nir
mennesket skal afdekke Guds vilje, for her har den ikke sit ophav i
Kristus. Den mangler altsi dette ydre forhold.

Gennem den intersubjektive relation bliver mennesket dog i stand
til at reflektere over den konkrete situation i overensstemmelse med
det kristologiske virkelighedsprincip, og det kan dermed afdakke
Guds vilje i den virkelighed, der er abenbaret i Kristus — den for-
navnte vekselvirkning mellem menneskets forstand og den guddom-
melige vilje. Troens handling kraver dermed menneskets evne til
hvad vi kan kalde en ekstrospektiv refleksion. Med denne kan det
enkelte menneske afdekke troens handling i den konkrete situation,
der finder sted i Guds virkelighed. Dermed kraver det som navnt
“Verstand, Erkenntnisvermdgen, aufmerksame Wahrnehmung des
Gegebenen” (s.st., 326) at afdekke den — narmere bestemt situati-
onsrefleksion (321-329). Uden denne ekstrospektive refleksion ville
mennesket ikke kunne udfere troens handling, idet det ikke ville
vere i stand til at afdekke Guds vilje i den konkrete situation og
handle ud fra den. Dermed m3 der skelnes mellem menneskets evne
til og menneskets anvendelse af refleksionen. Som vi har set ovenfor,
er den etiske erkendelse ikke noget negativt, hverken nir den an-
vendes introspektivt eller ekstrospektivt, nar blot den har sit ophav
og endemil i Kristus. Hvad der derimod er negativt, er menneskets
syndige anvendelse, som opstar, nir refleksionen ikke er betinget af
Kristus, men af mennesket selv. Det er her, Bonhoeffer mener, at
etikken kan dreje i en tvivlsom og upilidelig retning; nar refleksionen
anvendes af et menneske, der er incurvatus in se og dermed ikke har

Kristus og Gud for gje.

Konklusion

I nzrverende artikel er det blevet belyst, hvordan det enkelte men-
neske kan handle aktivt som et etisk subjekt i Bonhoeffers etik med
refleksionsevnen som kriterium. Denne evne til at reflektere gennem-
gar allerede i troens afggrelse et sporskifte. Her far menneskets intro-
spektive refleksion sit betingelse i Kristus, og denne er af afggrende
betydning for menneskets afgorelse i troen. Troens afgprelse indledes



302 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

med menneskets aktive selvfornzgtelse som medferer en intersubjek-
tiv relation mellem det enkelte menneske og Kristus. Denne relation
bliver grundlaget for, at mennesket kan afdekke verdens virkelighed
som Guds virkelighed og reflektere over verden i overensstemmel-
se med det kristologiske virkelighedsprincip. Dermed er menneskets
ekstrospektive erkendelse — betinget af relationen til Kristus — be-
rende i troens handling. Den inspiration, som Bonhoeffer henter hos
Kierkegaard i sin udlegning af troens afgerelse i Nachfolge, kan altsi
kendetegnes som et selv-forhold. Idet vi hevder, at denne gar igen i
troens handling, som den udlaegges i Ethik, kan der siledes argumen-
teres for, at Kierkegaard har haft en storre indflydelse pa den “sene”
Bonhoeffer, end det hidtil er blevet antaget.

Artiklen udfordrer siledes tolkningen af mennesket som overvejen-
de passivt i den Bonhoefferske etik. Det har ogsa vist sig, at det socia-
le og ekklesiologiske fokus, der er vasentligt hos Bonhoeffer, har sit
ophav i individet og det enkelte menneskes forhold til Kristus, og at
dette individuelle forhold forbliver betydningsfuldt ogsd inden for det
kristne fellesskab. Dermed lagger vi os i forlengelse af Barnbrocks
betoning af selv-forholdet som grundlag for et kristent fallesskab. I
kraft af, at menneskets refleksionsevne bevarer sin betydning i troens
handling, fastholdes menneskets individuelle ansvar i den Bonho-
efferske etik. Dermed kan narverende artikel ogsa siges at bidrage
med en lgsning pa den udfordring, McKenny som navnt har pavist.

At forholdet mellem Kierkegaard og Bonhoeffer er tettere, end det
ofte udlegges, har stor betydning for vores forstaelse og arbejde med
disse vasentlige teologer. At dykke yderligere ned i dette sammenlig-
ningsarbejde vil ikke kun bidrage til at forstd dem begge hver for sig,
men ogsa give et verdifuldt indblik i den protestantiske arv i nyere
teologi mere bredt forstaet. Det kunne vare interessant at dykke len-
gere ned i de forskelle og ligheder, der kendetegner Bonhoeffers og
Kierkegaards forstaelser af det enkelte menneske. Det enkelte men-
neskes rolle i den etiske teologi bliver kun mere relevant i takt med
at mennesket i det moderne samfund opnar sterre frihed, selvsten-
dighed og ansvar. Selvom narverende artikel kan klandres for blot
at legge sig i forlengelse af denne herskende tendens til individua-
lisering, viser inspirationen fra Kierkegaard, at Bonhoeffer ogsa selv
tillegger individet stor betydning. Desuden kan denne uddybning
af det individuelle aspekt hos Bonhoeffer vare med til at bringe den
Bonhoefferske teologi up to date i forhold til de stremninger, der
breder sig i dag.'*

14. Vi takker Claudia Welz og Anders Moe Rasmussen for kommentarer til en
tidligere udgave af denne artikel.



Se, hvilket menneske! 303

Litteratur

Barnbrock, Christoph. 2023. “Confession as ‘Breakthrough to Communi-
ty’.” Stellenbosch Theological Journal 9/4: 87-104.

Bonhoeffer, Dietrich. 1986-1999. Dietrich Bonhoeffer Werke (forkortet:
DBW efterfulgt af bind-nummer og sidetal), udg. Eberhard Bethge,
Ernst Feil, Wolfgang Huber m.fl., bd. 1-17. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus.

Christensen, Anne Marie S. 2014. “Hvad er filosofisk etik?” I Filosofisk
Etik, red. A.M.S. Christensen. Aarhus: Aarhus Universitetsforlag.

Den Danske Ordbog. 2023. “princip”. Den Danske Ordbog pd ordnet.
dk. Det Danske Sprog- og Litteraturselskab: https://ordnet.dk/ddo/
ordbog?query=princip. [tilgdet 31/3-25]

Gron, Arne. 2023. Selv hos Kierkegaard. 1 Psyke & Logos 15 (2), 235-249.

Jenson, Matt. 2007. 7he Gravity of Sin. London: Bloomsbury Publishing
Plc.

Kierkegaard, Seren. 1997-2012. Soren Kierkegaards Skrifter (forkortet: SKS
efterfulgt af bindnummer og sidetal), udg. af Niels Jorgen Cappelorn,
Joakim Garff, Johnny Kondrup m.fl., bd. 1-55. Seren Kierkegaard
Forskningscenteret (tekster.kb.dk/sks) [tilgaet 29/9].

Kirkpatrick, Matthew D. 2011. Attacks on Christendom in a World Come
of Age: Kierkegaard, Bonhoeffer, and the Question of “Religionless Chri-
stianity”. Princeton Theological Monograph Series 166. Eugene, OR:
Pickwick Publications.

Klercke, Kirsten. 1998. “Seren Kierkegaard: Selvets Dialektik.” Filosofiske
Studier 18: 100-123.

Law, David R. 2011. “Redeeming the Penultimate: Discipleship and Chu-
rch in the Thought of Seren Kierkegaard and Dietrich Bonhoeffer.”
International Journal for the Study of the Christian Church 11/1: 14-26.

Lewis, Charlton & Chatles Short. 2020. “principium.” A Latin Dictionary,
rev. udg. Chapel-en-le-Frith: Nigel Fourlay.

Marsh, Charles. 1992. “The Overabundant Self and the Transcendental
Tradition: Dietrich Bonhoeffer on the Self-Reflective Subject.” Journal
of the American Academy of Religion 60/4: 659-672.

McGarry, Joseph. 2014. “Formed While Following: Dietrich Bonhoef-
fer’s Asymmetrical View of Agency in Christian Formation.” 7heology
Today 71/1: 106-120.



304 Agnes Marie Plougmann og Ulrik Nissen

McKenny, Gerald. 2019. “Freedom, Responsibility, and Moral Agency.”
1 The Oxford Handbook of Dietrich Bonhoeffer, red. Philip Ziegler &
Michael Mawson, 306-320. Oxford: Oxford University Press.

—. 2021. “The Command of God as a Morally Binding Norm” I Kar/
Barth’s Moral Thought, 52-77. Oxford: Oxford University Press.

Nissen, Ulrik. 2019. Piberdbelsen af lex naturalis i diskussionen om stats-
magtens legitimitet i det 16. drhundrede. Aarhus Universitet: AU Libra-
ry Scholarly Publishing Services. https://doi.org/10.7146/aul.330.224
[tilgdet 31/3-25]

—. 2020. The Polity of Christ. Studies on Dietrich Bonhoeffer’s Chalcedonian
Christology and Ethics. 1&T Clark Enquiries on Theological Ethics. Lon-
don: Bloomsbury Publishing Ple.

Olsson, Herbert. 1971. Schipfung, Vernunft und Gesetz in Luthers Theolo-
gie. Uppsala: Appelbergs Bogtryckeri AB.

Seltoft, Pia. 1998. “Ethics as the connexion between subjectivity and in-
tersubjectivity.” Enrahonar 29: 59-69. doi: 10.5565/rev/enrahonar.444.

Ulrich, Hans G. 2019. “The Form of Ethical Life.” I 7he Oxford Handbook
of Dietrich Bonhoeffer, red. Philip G. Ziegler & Michael Mawson, 289-
305. Oxford: Oxford University Press.

Verhagen, Koert. 2020. “God, the Middle Term: Bonhoeffer, Kierkegaard,
and Christ’s Mediation of Love”. Religions 11/2: 1-13.

Walsh, Sylvia. 2016. “Seren Kierkegaard”. 1 7&T" Clark Companion to the
Doctrine of Sin, red. Keith L. Johnson & David Lauber, 267-283. Lon-
don: Bloomsbury Publishing Plc.

Westphal, Merold. 2018. “Reply to Eleanor Helms on Faith Versus Reason
in Kierkegaard.” Faith and philosophy 35/3: 367-372. doi: 10.5840/
faithphil2018613105.



