Overnaturlige veesner 1 nordisk balladetradition I
DgFT 33 Germand Gladensvend og DgFT 60 Valravnen

Af IgrRN Pi1g

Trylleviserne — eller som Recke forctrekker at kalde dem: sagn- og
cventyrviserne — frembyder en lang raekke bide kildekritiske og meto-
diske problemer for den folkloristiske forskning.

De kendes tidligst som folkeviser — eller hvad man ogsé kunne kal-
de: traditionsviser — fra 16. drhundrede, men almindeligvis regner man
med, at de er blevet til i middelaldercn. De er sdledes middelalder-
ballader, der kun kendes som traditionsviser efter middelalderen.

Sikkert er det, at man har kendt ballader i middelalderen, og de, der
har digtet disse ballader, har udnyttct samtidens sagntradition og cven-
tyrtradition, ligesom de i det hele har udnyttet samtidens folketrosfore-
stillinger. Men vi kender ikke balladerne fra selve middelalderen.
Derimod mgder vi hist og her i tidens litteratur spredte spor af dem,
kun sjeldent nok til at man kan identificere de enkelte visetyper.

De oprindelige ballader, der i sd vid udstreekning har gst af tidens
folketradition, bliver imidlertid selv overleveret som mundtlig tradition.
Det vil sige, at de tidligt er blevet underkastet de vilkar, der gelder for
alt mundtligt overleveret traditionsstof: det prages af dem, der er bxre-
re af traditionen, og de skiftende tiders traditionsberere pracges igen af
de miljger, de lever i.

Mens vi imidlertid kun kender lidt til den folketradition, ballade-
digtningen gste af i middelalderen, kender vi langt mere til den folke-
tradition, senere tiders beerere af balladetradition har kendt. Vi ved
siledes mere om, hvad der kan have preget balladetraditionen, end vi
ved om, hvad balladedigtningen har bygget pa.

Den fgrste opgave for et fornyet folkloristisk studium af trylleviserne
mai vere at foretage en razkke analyser af de folketrosforestillinger, man
mgder i balladetraditionen, idet man sammenligner dem med beslegtede
forestillinger inden for anden folketradition. Den nzste opgave er da
at analysere, hvordan disse forestillinger struktureres i den balladedigt-
ning, der udelukkende kendes som tradition. Fgrst gennem sidanne
strukturanalyser vil man kunne placere trylleviserne som genrc inden
for folkedigtningen.

Danske Studier 1969 (januar)



Overnaturlige vaesner i nordisk balladetradition I 49

Den fglgende undersggelse er et forsgg pad at lgse en af de fgrste
opgaver: analysen af forestillingen om de overnaturlige vasner i to
baliadetyper inden for tryllevisegenren, DgFT 33 og DgFT 60.

De f4 opskrifter, man kender af balladetraditionen om Germand Gla-
densvend, er alle udgivet i Danmarks gamle Folkeviser, hvor Svend
Grundtvig i 1856 har samlet dem under typenummeret 33. De enkelte
opskrifter har han givet bogstavbetegnelserne A, B, Ca, Cb, C og E.
Fla] er Vedels redaktion af de opskrifter af {raditionen, som han
kendte. Fb cr en afskrift af Vedels redaktion i en bondevisebog fra Als
fra omkr. 1700.

4 af opskrifterne er fra det 16. drhundrede, nemlig A, B, Ca og Cb.
Zldst er opskrift Ca i Christian den Tredjes k@ggemester Albert Mus’
poesibog, kaldet Hjertebogen. Mus har selv indfgrt balladen engang
mellem 1553 og 1555. Sprogformen rgber hans jyske oprindelse. Han
tilhgrte en adelssiegt, der havde sit hjem pa Ullerup i Ngrre herred pa
Mors. Af registret til poesibogen fremgar, at balladens fgrstelinje lyder
Wor kong och unge drunningh, men da et blad er revet ud, mangler
de tre fgrste vers i selve handskriftct, hvor den begynder leg haffuer
ycke unner myn lynde.

Opskrift A har ligeledes jyske sprogtrak. Den cr indfgrt omkr. 1583
af en skriver, der antagelig er fra egnen ved Engelsholm vest for Vejle,
og antagelig pa foranledning af adelsfruen Margrethe Lange i den poe-
sibog, der efter en senere cjer kaldes Karen Brahes Folio. Opskrift B
har vestjyske sprogtrek. Den er senest indfgrt i de fgrste maneder af
1591 af skriveren Christenn Perssen i en poesibog, som muligvis er
blevet anlagt inden for adelssleegten Trolle i Skane.

Opskrift Cb kendes fra et af de 4 handskrifter, hvori en lang rakke
skrivere p& Vedels foranledning indfgrte afskrifter af ballader fra ade-
lens og hoffets visebgger samt opskrifter af balladetraditionen, siledes
som de kendte den. Tre af disse handskrifter er bevarede. Cb er ind-
fgrt omkr. 1580 af en af de 11 skrivere, der hjalp Vedel med det hand-
skrift, der nu kendes under betegnelsen Svanings hskr. I. Skriveren har
enten afskrevet Ca eller ogsd har han og Albert Mus haft et felles
skriftligt forleg. Cb har de 3 fgrste vers, som ialfald manglede i 1856
iCa.

Fra 17. &rhundrede kendes 2 opskrifter: D, der er fra omkr. 1650
og muligvis er gstdansk (Stgrre stockholmske hskr.); E, der er fra
omkr. 1630 og har visse jyske trak, er ufuldstendig, idet balladen her
begynder: Saa tog hun dy nylle smaa (Langebeks foliohskr.).

4 DSt 1969



50 Igrn Pig

Da hensigten med denne undersggelse er en n®rmere drgftelse af,
hvad det er for et overnaturligt vasen, der optreeder i denne sydskan-
dinaviske balladetype!, er det hensigtsmassigt fgrst at give en oversigt
over de forskelle og ligheder, der er i de fi kendte opskrifters opfattel-
se af dette vaesen. Det ma bemarkes, at Vedels redaktion ikke kan be-
tragtes som en selvstendig opskrift af traditionen, og der vil derfor
ikke blive taget hensyn til den i denne oversigt:

En konge og en dronning er ude at sejle, men

A 1,3-4  thy kunde ycke bgrenn faa,
saa thi kunde segle fram.

2 Der kaam flyffuen saa wyld en rauffuen
vd aff den wylde haffuen:
hand saatte seg paa thend segle-raa
inden derris forgyldene staffuen.

B 3,3-4 der kom flyffuenndt saa vildt enn ¢rnn,
vilde sencke dennom neder y grundt.

Ca lakune

Cb 1,3-4 der bleff deris skib paa wanden holdit,
di kunde icke byrren faa.

D 1,3-4  deres skib dett bleff udi sgen holt,
di wore saa ner sunken udi grunde.

E lakune

Dronningen udbryder derpé:

A 3,3-4 s>Mone her nu ingen y warden werre,
oss bgren sende kannd?«

4 Thet: thaa suaridt thend wylde rauffuen,
hand saad paa styrre-staffuenn:
»Huad daa wilde du gyffue den mand,
deg bgren sende kand?<«



Ca

Cb 2

E

Overnaturlige veesner [ nordisk balladetradition 1

Thert melltte danske droning,

och saa tuog hun opaa:

»leg well gyffue hanom guld og sgleff,
men hand tage maa.«

»Hgr thu thett, du vilde grnn,
nedsennck nu icki migh:

thett rgde guldt, dett huide sgiff
saa ville ieg giffue digh.«

lakune

»Er her nogitt unnder wandit,

som skibet holde maa:

jeg giffuer ether buode guldt oc sglff,
y lader mig bgrren faa.«

»Er her nogett udi skibett,

som skibbet holde maa:

ieg giffuer eder baade sglff och guid,
i lader os bgren faae.«

lakune

Veasnet vil ikke modtage hverken guld eller splv, men siger

A 63-4
B 5,3-4
Ca
Cb 3,3-4
D 33-4
E

4+

du haffuer saa liditt vnder lynde dyn,
der-eftter som ieg thraa.«

dett, du haffuer unnder lendenn dinn,
och dett saa vill ieg haffue.«

lakune

dett er altt under dinn linde,
der ieg mon effter traa.«

»Det er alt under eders side,
dett, ieg mone effter thraa.«

lakune

51



52 lgrn Pig

Dronningen tror, at vaesnet mener hendes nggler, og dem kaster hun
sa ud til det. Skibet sejler videre, men da de kommer til land, opdager
hun, at hun er gravid. Fem méneder (B dog én méned) senere fgder
hun en sgn, som hun straks dgber — han far navnet Germand Gladen-
svend — og som hun derpa gemmer.

En dag spgrger Germand moderen, hvorfor hun altid er s& ked af
det, og hun svarer:

A 18,3-4 for du warst deg saa lydenn,
der du warst rauffnen gyffuen.«

B =

Ca 11,3-4  du warst diig saa lyden,
du warst trollen gyffuenn.«

Cb 11,3-4 du wast diig saa lyden,
der du bleff trollen gyffuenn.«

D -

E 11,3-4  du warst dig saa lidenn,
du varst enn throld alt giffuenn.

I Cab kommer vasnet en efterdrsmorgen til dronningen: Ind daa
kam den lede gam,/ han settes then frue saa neer:/ s Myndes eder thett,
alderkyeriste myn,/huad y haffuer giffuet mygh« (Cab 14). Dronnin-
gen svearger, at hun hverken har en sgn eller en datter og Bortt daa
flog den lede gam,/ hand gaff saa slemtt ett skregh (Cab 16,1-2). Cab
er ene om denne episode.

Da Germand bliver forlovet med den engelske kongedatter jomfru
Sglverlad, vil han gerne over at se hende. Af moderen far han lov at
lane en fjederham, men

A 24 Tthert wor Gellmer Gladennsuend,
hand flyg offuer salttenn rym:
der mgtte hanom den wylde rauffuen
vjd saa vnd en thyd.



Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition 1 53

B 15 Hanndt flgff op, och hanndt flgff nedt,
han flgff saa hgytt vedt skye:
der kom flyuend saa vild enn grnn,
dy huilthis unnder gge.

Cab 20 Hand satte (b sette) siig y synd fieder-ham,
hand flog alt saa trgst:
der hand kam mytt paa sund,
der hgrde hand gamme-rgst.

D 13 Hand sette sig udi sin fedre-ham,
och saa flgy hand saa thrgst:
der hand kom paa haffuet,
der hgrde hand grne-rgst.

E 15 Hand satte sig y enn fieder-ham,
och saa flgg hand saa trgst:
der hand kom offuer willenn haff,
der hgrde hand grnne-rgst.

Vasnet giver ham lov til at besgge jomfru Sglverlad, men for at
det kan kende ham igen, hvis han skulle prgve at undslippe,

A 28,1-2 Saa huog hand vd hans hygger yffue,
drack vd hans hiartte-bluod.

B 19,1-2 Hanndt hug udaff hanns hggre gye,
drack halfft hanns hierthe-blodt.

Cab 24,1-2  Hand hug udaff (b aff) hans hggere gge,
drack (b druck) halt hans hyarte-blod.

D 17,1-2 Hand hug ud hans hgyre gye,
drach halt hans hiertte-bloed.

E 19,1-2 Saa tog hand ud hans hgyre gie,
drack halt hans hiertte-blodt.

I A dgr Germand i jomfruens arme. I B vender Germand tilbage til
vasnet og drabes, men jomfruen drzber ogsé vasnet. I Cab, D og E



54 lgrn Pig

vender Germand ligeledes tilbage, men her jagter jomfruen forgeves
vasnet:

Cab 32 Thett war iumfru Syluer-lad,
hun flog ud mett then strand:
hun fand ycke aff Germand Glade-suend,
foruden hans hggre hand.

D 23 Saa thog hand Gladen Giermandt,
kastedt hannem udi den strand:
icke fich iomfru Sgllffuerladt
for-uden hans hgyre handt.

E 28 Saa tog hand Giermer Gladenn-suendt,
kaste hannem y salthenn vandt:
icke fick iomfru Sglffuerladt
for-udenn hans enne hand.

Denne oversigt viser os, at i A kaldes vasnet overalt for en ravn
(gerne den vilde ravn) og i B kaldes det overalt for en grn (gerne den
vilde grn). 1 Cab, D og E har det ingen betegnelse, da det optrader
ude pd havet. Over for Germand omtaler moderen det senere som
trolden. Da vesnet i Cab — og kun dér — besgger moderen kaldes det
en gam (den lede gam), og da det mgdes med Germand, kaldes det i
Cab fortsat for en gam (den lede gam), hvorimod det i D og E kal-
des en gra (den lede grn).

Trods de forskellige betegnelser er der dog ét trek ved det overna-
turlige vaesen, som alle opskrifter er enige om: det far en kvinde til at
love sig sit endnu ufgdte drengebarn i den enc hensigt at drikke dets
hjerteblod.

Dette treek har Vedel ogsd heeftet sig ved. I sin udgave fra 1591
skriver han, at »Den Anden Part er om Kongernis Bedrifft oc den Deel
som dennem kommer ved, vdi Besynderlighed oc allermest om vore
egne Danske Konger oc Dronninger, om huilcke wi skulle faa nogle
smukke gamle Viser at hgre.« Den fgrste vise, han bringer, er Eline
Bondens Hustru aff Villenskoff, den anden er Germand Gladen Suend
og den tredje Verner Ravn.

Balladen om Eline Bondens Hustru er DgFT 52 Trolden og bondens
hustru om kongesgnnen, der af en ond stedmoder er blevet forvandlet



Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition 1 55

til en trold, men som lgses fra trolddommen, da han tre gange far lej-
lighed til at kysse en kristen kvinde. Vedel skriver: »Vdi denne oc dissc
Ni eller Ti nest effterfglgendis Viser, giffuis saare megen vnderlighed,
med Konge Bgrns Forskabelse oc anden Tilfald, som dennem i deris
Vngdoms Aar er Vederfaren«. Til Germand Gladen Suend har han
ingen bemarkninger af interesse i vor sammenhzng. Om Verner Ravn
skriver han derimod, at »Denne Vise fglger den forgangen fast vdi
Meningen oc Dict.«

Balladen om Verner Ravn er DgFT 60 Valravnen om en kongesgn,
der af en ond stedmoder cr blevet forvandlet til en ravn, som far en
kvinde til at love sig sit endnu ufgdte drengebarn. Da han drikker dets
hjerteblod, bliver han Igst fra trolddommen.

Vedel antyder siledes, at det overnaturlige vaesen i DgFT 33 ogsé
er en valravn, dvs. en til en ravn omskabt mand, der for at blive Igst
fra trolddommen ngdvendigvis ma drikke helst et nyfgdt drengebarns
hjerteblod.

Til sin redaktion af balladen om Germand Gladen Suend har Vedel
brugt Cb. Yderligere mé han imidlertid have kendt en opskrift, der har
tilhgrt samme traditionsgruppe som B og efter al sandsynlighed ogsa
en opskrift, der ligesom A kalder vasenet for den vilde ravn.

At Vedel ikke har veret helt sikker pa, hvad det overnaturlige vasen
rettelig ber kaldes, fremgér af hans redaktion: i den indledende episode
kaldes det fgrst den vilde Raffn og derpa den vilde Valraffn. Over for
Germand omtaler moderen det som Trolden. 1 mgdet mellem vasenet
og moderen kaldes det den lediste Gam. Da Germand og senere ogsa
jomfru Sglverlad mgder vasenet i luften kaldes det den vilde Raffn,
den lediste vilde Raffn og den lede Raffn.

I 1695 genudgiver Peder Syv Vedels redaktioner af bidde Germand
Gladensvend og Verner Ravn, ligesom han genoptrykker Vedels be-
mearkninger til disse ballader.

I 1812 Iplger Abrahamson, Nyerup og Rahbek Vedel og Syv. [
registret praesenterer de ligefrem de to viser under ét som »Germand
Gladensvend og Verner Ravn¢, og om den sidstnzvnte skriver de i
anmerkningerne, at » Denne Sang stemmer vel i en Del Poster overeens
med den nzst foregaacnde, men Alt synes her at vare bedre motiveret,
og Enden er ikke tragisk.«

I 1856 skriver Svend Grundtvig i indledningen til DgFT 60, at »Den
Lighed, som man forhen har villet finde mellem denne Vise og den om
Germand Gladensvend ... er derimod ikke tilstede; thi medens Rav-



56 Igrn Pig

nen (rettere vel: @rnen, Gammen) hist er et ondt Vasen: en Trold
eller Jette, der vilkaarlig paatager sig denne Ham, og som kun sgger
Barnets Dgd og Undergang, saa er Valravnen her et ved en andens
Ondskab og sramme Tale« omskabt Menneske, der ... maa sgge sin
Bod i sit Sgsterbarns Blod, ligesom Varulven i vor Nr. 55 [DgFT 55
Jomfruen i ulveham] maatte s@gge sin i sin Broders. Vedel har ogsi
bidraget sit til at tilvejebringe denne Forvirring, ved ogsaa at kalde Uhy-
ret i Germands Vise for »Valravne, hvortil han ingen Hjemmel havde
i de af ham benyttede agte Opskrifter.«

Ifglge Svend Grundtvig er uhyret i DgFT 33 en »Jette i Prnechame.
I 1854 omtaler han sden danske vise om Germand Gladensvend, som
er lovet til trolden i ravne- eller 6rne-ham, der stansede hans forzldres,
kongens og dronningens, fard over havet«?. I 1882 skriver han, at
»Visen selv tilhgrer kjendelig den kristne Middelalder, sagtens 12te
Aarhundrede; men Emnet er sikkert aldre og nedarvet fra den heden-
ske Oldtid. Trolden har oprindelig veret tenkt som en Havjette, og
baade Germands Moder og hans Festemg som Valkyrjer«2.

Det er Svend Grundtvigs tolkning, Axel Olrik vidercudvikler i 1894
i de forelesninger, han holdt pé universitetet i Kgbenhavn over de nor-
diske tryllevisert. Udgangspunktet for hans undersggelse — og dermed
ogsa for hans redaktion af balladen — er Cab.

Om det overnaturlige vesen siger Olrik: »Selve havuhyrets skikkelse
er den vilddyragtige; fgrst ligger det under vandet og holder skibet
fast, siden kommer det flyvende efter sit bytte som en »led gamc,
en grib eller vinget ggle.«

I legenden om hvorledes pave Lucius’ pandeskal fra Rom bragtes
til Roskilde domkirke vistnok omkr. 1088 finder Olrik en parallel til
dette vasen. Heri fortexelles, at »i Storebzlt havde der i umindelige
tider veret en trold, der havde voldt utallige skibes forlis og draget
dem ned til sig i dybet.« Da kannikerne sejlede hjem med den hellige
relikvie og naede ind »i beltet, blev det en storm si himmel og hav
gik i et, og alle troede, de skulle g& under. De kastede da — cfter van-
lig skik i saddanne tilfeelde — lod om, hvem af dem der frivillig skulde
springe over bord og ofre sig til trolden.« Loddet traf da den kannik,
der havde relikvien i sin varetegt. Han tveettede derpa »helgenens pan-
deskal i vand og kastede vandet ud foran sig og sprang s selv i havet.
Men de andre pé skibet s& ham holde sig oppe i havet og efter en times
forlgb kom han uskadt til skibet igen. Og de hgrte et frygteligt brol.«
Det var trolden, der rasede over st. Lucius, som forbandede den »til



Overnaturlige vaesner i nordisk balladetradition 1 57

aldrig mere at komme dér, hvor mennesker feerdedes. Skibet var frelst,
og kannikerne kunde i fred sejle ind ad Roskilde fjord.«

Episoden fandtes malt p& en altertavle fra 1521 i Domkirken. Den
er nu tabt, men kopier heraf kendes fra et tresnit ira omkr. 1675 i Re-
sens Danske Atlas og fra et kobberstik fra omkr. 1749 i Thurahs Den
danske Vitruvius. Trolden ses her »i helt dyrisk skikkelse, som en slags
fisk eller vandslange« (Olrik).

I en vise, digtet over episoden i slutningen i middelalderen, kaldes
trolden en drage: En drage var der grum og led, skib gjorde han stor
plage. Denne vise bringer ikke noget nyt til belysning af Storebeltstrol-
dens udscendes.

Pa et kalkmaleri fra 1511 ses st. Lucius trzede pd den trold, han
besejrede. Den er der fremstillet som sen langstrakt hundeskikkelse«
(Olrik).

Ved afdekningsforsgg i 1858-60 blev det konstateret, at der i blen-
dingerne i Domkirkens hgjkor har veeret malt 13 kalkmalerier i begyn-
delsen af det 13. Arhundrede. De var meget fragmentariske, kun to
figurer var nogenlunde velbevarede, heraf den midterste.

Steen Friis og senere forfattere har ment, at denne midterste figur
forestillede st. Lucius, der treder pa trolden. Olrik fglger denne opfat-
telse, og han tillegger netop dette kalkmaleri stor betydning i sin argu-
mentation for ligheden mellem Storebzltstrolden og det overnaturlige
veesen i DgFT 33. Trolden var nemlig fremstillet som »en vinget dragex,
altsd en »vinget dgle«, som Olrik ogsa kalder »gammen.«

Ifplge Danmarks Kirker forestiller kalkmaleriet imidlertid utvivlsomt
Kristus. At dette tidligere er blevet betvivlet skyldes, at »der ikke blev
paavist noget Kors i Glorien. Men Fordelingen af Gloriens Gruber ggr
det sandsynligt, at der dog har varet et Kors. Kristus treeder — hvad der
ikke er usedvanligt — pd en Drage (Basilisken) og har lgftet den
hgjre Haand til en velsignende Gestus.« Yderligere fremhaeves det, at
»da Blendingernes Antal er 13, kan der kun vere tznkt paa Billeder
af Kristus og hans Apostle«®.

Om de nazvnte billeder af Storebaltstrolden skriver Olrik, at »alle
disse former havde altsd den menneskezdende havtrold i de danske
farvande efter selve middelalderens opfattelse. De vil kende, hvor ndje
dette dyrisk-demoniske ydre svarer til hans gradighed efter lig. Det er
den primitive kulturs havtrold, der har bevaret sig.«

Selvom det ®ldste billede altsd nu ma udga, gelder Olriks argumen-
tation dog stadig. Yderligere fremhaver han, at Lucius-sagnet efter Re-



58 Igrn Pig

formationen kendes fra Isefjorden, hvor det er knyttet til en ngkke,
der undertiden bortraner og udsuger mennesker. Olrik konkluderer:
»Gennem dette sagn kan vi da fglge troen pa en blodsugende trold fra
tidlig middelalder til et stykke efter reformationen: hans udseende og
bosted @ndres til forskellige tider, som vidnesbyrd om, at sagnet endnu
er levende. Vi har her et sidestykke til Germand Gladensvends vise og
dens tro pé en blodsugende trold.«

I Lucius-legenden og i det scnere sagn berettes imidlertid intet om,
at trolden kan flyve og heller intet om, at den far en gravid kvinde til
at love sig sit endnu ufgdte drengebarn. I eventyret om Vildering Kon-
gesgn, optegnet i @sterggtland, finder Olrik imidlertid det igvrigt meget
almindelige »bortlovningsmotiv« i en form, der »ligger s nzr ved vor
vise, at man skulde tro, der var en szrlig forbindelse mellem dem.«
Han refererer det séledes: »dronningen har her i havsngd lovet det
under sit beelte til sjgfrun, og nu kommer dette havtrold i grneham og
henter det.«

Ligheden mellem denne lokale eventyrtradition om Vildering Konge-
sgn og visetraditionen om Germand Gladensvend beror ifglge Olrik
»>pé en felles folketro om havvesnernes grneskikkelse. En sddan afen-
dring af en gengs ®ventyrtype pa et enkelt sted udgir gerne fra folke-
tro; og jetten i grneskikkelse tilhgrer allerede oldtiden. Jeg vil minde
om et enkelt sted: et af Eddakvadene. »Hrasvelg hedder han, der
sidder ved himlens ende, jetten i grneham; af hans vinger mon vinden
komme ud over mennesker alle.« Her har vi altsi en stormtrold i
grneham; men selve navnet Hraesvelgr, ligsluger, ligger sa ner ved Ger-
mandsvisens forestilling om en havtrold, at man skulde tro, han egenlig
tilhgrte det oprgrte menneskeslugende hav.«

Sluttelig siger Olrik: »Overalt hvor vi gir til enkeltforestillingerne,
til forholdet til det gradige hav, og til de enkelte treek i havveasnernes
skikkelse, mgdes vi med de fra oldtid nedarvede forestillinger. Til at
forene disse treek har @ventyrmotivet (det bortlovede endnu ufgdte
barn) mattet yde den episke ramme.«

Svagheden ved Olriks tolkning er dels, at ingen af de overnaturlige
vaesner han anfgrer som paralleller er karakteriseret ved alle de trek,
som tilsammen karakteriserer vacsnet i DgFT 33 og dels, at han kun
tager hensyn til en del af den overlevering, man kender.

Som anfgrt ovenfor er alle opskrifterne enige om, at det er et vaesen,
der far en gravid kvinde til at love sig sit endnu uf@gdte drengebarn,
og da han far det, drikker han af dets hjerteblod. Som antydet af Vedel



Overnaturlige veesner [ nordisk balladetradition 1 59

mgder man et tilsvarende vasen i DgFT 60 Valravnen. Svend Grundt-
vig kunne ikke g ind for en sammenstilling af vesnerne i DgFT 33 og
DgFT 60, og Olrik kommenterer den ikke.

Alle de kendte opskrifter af DgFT 60 findes udgivet i Danmarks
gamle Folkeviser under bogstavbetegnelserne B, Cabcd, D og E. Fla]
er Vedels redaktion af de opskrifter af traditionen, han kendte. Fb er
et skillingstryk optrykt efter Vedel, og Fecdefgh er Vedels redaktion i
mundtlig tradition i 19. rhundrede. A afviger s& mecget fra de @vrige
opskrifter, at der kan veere tale om en anden balladetype.

3 af opskrifterne er fra det 16. drhundrede, nemlig B, D og E. (Sva-
nings hskr, I) og D (Svanings hskr. II) er indfgrt omkr. 1580 af de
skrivere, der hjalp Vedel med at samle viser. E er — ligesom DgFT 33B
— indfgrt af en jysk skriver i en vistnok skénsk poesibog fra begyndelsen
af 1591.

Ca, der — ligesom DgF 33E — er fra omkr. 1630, har visse jyske
trek (Langebeks folio). Cbed er afskrifter af Ca (b: M. Barnewitz
hskr. fra omkr. 1650, c: Reenbergs hskr. fra omkr. 1700, d: Thotts
folio fra slutn. af 17. arh.).

I det fglgende skal gives en oversigt over hovedindholdet af DgFT
60, idet det md bemerkes, at hovedvagten legges pd opskrifternes
skildring af det overnaturlige veesen. Ligeledes ma det bemerkes, at
der ikke tages hensyn til opskrift A og ejheller til Vedels redaktion
F[a], idet den ikke kan betegnes som en selvstendig opskrift af tradi-
tionen.

Alle opskrifterne har fglgende indledningsvers:

B-++CDE 1  Raffuen hand flyger om natten,
om dagen hand icke maa:
den skall haffue den onnde lycke,
den gode kand icke faa.
Men raffuen flyger om natten.

Derpa begynder selve balladen:

B 2 Thet vor Volffuer vilde raffuen,
hand flyger saa hgyt vedt skyg:
daa saa hand den lidell Elffuer,
skulle gaa sin @rinnde y by.



60 Igrn Pig

Cc 2 Alt flgie villenn verne-raffn
alt offuer dy hgyge mur:
da stoid stalthenn Hermelin
saa faur y hindiss burd.

D 2 Och det vor iomfru Herremellin,
hun udaff vinduit saa:
ther saa hun willen vallen[-raffn],
hand flyffuer saa hgyt vid skye.

E 2 Och dett war iomffrue Hermellinn.
hunn gick adt bienn udt:
ther saa hunn Sallmanndt wilde raffuenn,
hannd flyff saa hggt wedt skye.

Ravnen spgrger, hvorfor jomfruen er ked af det. Hun svarer, at det
er fordi hendes fastemand, der er en kongesgn, er blevet sendt til et
fremmed land langt veek af hendes stedmoder. Hun vil gerne se ham
igen. Ravnen svarer da:

Cc 7 >Hgr y, iomfru Hermelin,
och huad vill y mig giffue:
ieg f@rer ether thil etherss festemandt,
som vel maa verre ederss lige?«

D 6 »QOch hgr du, iomfru Herremellin,
och kiere sgster min:
huad gode gaffue vilt du mig giffue:
om ieg kand visse dig din festemand igien?«

E 5 »Och hgr thu, iomffrue Hermelin,
alt huad ieg siger nu dig:
huad guode gaffuer wiltu giffue thenndt,
der kanndt flye dig till din fester-manndt?«

I B fortzlles intet om stedmoderen, og ravnen rgber heller ikke —
som i D — at den i virkeligheden er en forvandlet mand, nemlig jom-
fruens broder. Uden narmere forklaring siger den direkte til hende:




Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition 1 61

»Then forste sgn, [ sammen faar,/ og vilt du den giffue migh:/ till din
festermands lannde/ da vill ieg fore digh.« (B 5).

I CDE tilbyder jomfruen ravnen guld og sglv, men den afslar og
siger:

C 934 thend fgrste sgnn, y medt hannem for,
och den da vil ieg haffue.«

D 8,34 den fgrste sgn, du vid hannem faar,
och den skalt du mig giffue.«

E 7,34 ieg well haffue thenndt fgrste sgnn,
ther i thill-samenn monne fonnge.«

Det indvilliger hun i, og ravnen flyver hende til hendes fzstemand.
De holder bryllup, og

B 9,34 X ugger, ther epther kom,
hun fgdde en sgn saa froo.

C 14 Det var icke der-effter
aar forudenn enn:
stolt Hermelin ganger y bure,
hun fgde en sgnn saa skign.

D 14 Dett var iche der-efiter
maanit foruden fem:
iomfru Herremellin hun ganger udi bure,
hun f@der en sgn saa ven.

E 13 Thett war icke ar, ther epther komm,
och aar forudenn ien:
frue Hermelin ganngger i buret,
hunn fgder saa foffuer enn s¢gnn.

Straks melder ravnen sig



62 Igrn Pig

B 11 Ther kom fliffuindis offuer then huss
en raffn, hand vor saa leedt:
saa saare da gred bode fruer och mger,
oc deris hender de vred.

C 15 Det var villenn verne-raffn,
hand sattis paa di thynnde:
»Hgr y, stolthenn Hermelin,
ether mindiss vel gaffue min?«

D 15 Och dett vor villen vallen-raffn,
hand scttis paa di tinnde:
»I mindis vell, iomfru Herremellin,
huad gaffue i haffuer mig giffuen.«

E 14 Och dett war Salmanndt willde raffuenn,
hand sathes paa thi thinnd:
»Y menndis well, skignne frue Hermelin,
huad i mig tilfornn giffuenn haffuer.«

Hun bliver klar over, at hun ikke kan undgé at give barnet til rav-
nen. Og sé snart den fér det

B 15,1-2  Then raffn slo hannem gennem bryst,
drack halff hans hierte-blod:

C 17,1-2 Saa tog hand thet lilie barnn,
drack udt hanss hiertte-blod:

D 17,1-2 Saahug hand ud hans hgyre gye,
drack ud hans hierte-blod:

E 16,1-2  Saa hugge hanndt udt hanns hggger gge,
drack aff hanns hiertte-blod:

Og derved lgses han fra trolddommen:

B 15,3-4 saa bleff hand den feierste rider,
paa jorden motte gaa.




Overnaturlige vesner i nordisk balladetradition 1 63

C 17,3-4 saa bleff hand thendt skigniste ridder,
som gange motte paa iordt.

D 17,3-4 saa bleff hand thill saa herlig en ridder,
som kunde paa iorden gaa.

E 16,3-4 saa bliff hannd till thennd herlligst riider,
ther kunde paa iorden staa.

Alle opskrifterne slutter med, at folk beder til Gud om at barnet mé
blive levende igen. Og Gud hgrer deres bgn.

Opskrift A er indfgrt mellem 1555 og 1559 af en ukendt skriver i
den skanske adelsmand Jens Billes poesibog (Jens Billes hskr., tidl.
urigtig kaldt Sten Billes hskr.). Svend Grundtvig mener, at denne
opskrift reprasenterer sen fuldstzndigere og tildels afvigende sagn-
form«, og han ggr opmerksom pé, at »dette Sagn« i virkeligheden til-
dels er »et Sidestykke til det igjennem en Rakke ... Viser [DgFT 55
Jomfruen i Ulveham, DgFT 56 Jomfruen i Fugleham, DgFT 57 Nat-
tergalen, DgFT 58 Jomfruen i Hindeham] varierende Amne, mens det
pa den anden Side nermer sig til det i vor Nr. 62 [DgFT 63 Blak og
Ravn hin brune] behandlede. Axel Olrik betegner A som »en endnu
kunstigere form af valravnsvisen«. Ernst von der Recke betegner den
som sudpraget norsk.« Han skriver: »Ubestrideligt preeges den af en
@ldre Tradition end de fglgende fire B-E; den viser efter vestnordisk
sedvane en sterkt compliceret Handling, der i Dansk sees simplificeret
nesten til Meningslgshed, og angiver en Forhistorie, hvoraf kun en-
kelte, svare Spor findes levnede i de andre.« Recke finder det marke-
ligt, at balladen ikke kendes i vestnordisk, idet han mener, at hecle
DgFT 60 oprindelig er norsks.

Efter indledningsverset, som A har felles med de @vrige opskrifter,
begynder balladen siledes:

A 2 Tomfruen staar y hggeloft,
och hun ser udt saa vide:
ser hun villen valleraffn,
och han flyer for offuen de lyder.

Jomfruen hidkalder valravnen for at betro sine sorger til den: jom-
fruens og valravnens far har ®gtet »saa lett ett trol«, og



64 lgrn Pip

A 5 Hun for-skaffte digh, willen vallraffn,
du flyer for vin och voffue:
hun badtt dig aldrigh bodtt faa,
alltt fgr endtt iegh dotter aar.

A 6 En gjorde hun der mere tiill
alttt met sin rame tale:
hun badtt dig aldrigh buod faa,
uden barnitt kunde tale.

A 7 Hun for-skaffte min festemandtt,
handtt flyer for vindtt och voffue:
fierne aff dett huide sgl,
dett rgde guldtt skin der-offuer.

A 8 End giorde hun der mere tiill
allt met sin ramme [ordtt]:
hun badtt ham aller bodtt faa,
for end [han] hade druckett aff mitt blodtt.

Jomfruen vil gerne se sin feestemand igen, og valravnen (= hendes
bror) siger da:

A 11 »Wiltt thu giffue migh dert fgrste blomster,
der du tiill verden ber:
da vill ieg fgre digh till den landtt,
der din festeman paa er.«

Det lover hun, og han flyver hende til ham, men

A 14 Dett wor iomfruens feste-mandtt,
der han hinne saa:
han slo tiill met bode sine ben,
slo henrne y loder to.

A 15 Handtt slo hinder y loder II,
drac aff hinnes hiertens-blodtt:
saa bleff handtt en rider
altt bode sterc och guodtt.



Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition I 65

S& flyver valravnen (= hendes bror) den dgde jomfru til en hellig
kilde, dypper hende i den, og hun bliver levende igen. Og

A 20 Dett vor icke effter
mere endt dage II:
then frue hun gic tiill burett,
faueren daater att faa.

Barnet overgives nu til valravnen, som beder til Gud, at barnet ma
tale tre ord:

A 23 Her Gudtt gaff lycken tiill,
att barnitt talede 111 ordtt:
saa bleff handtt I rider
altt bode sterck och guodtt.

Af disse oversigter ser vi, at den til en ravn omskabte mand kaldes
for den vilde ravn med ct mandsnavn knyttet til: B Ulv(er) vilde ravn,
C vilde Vernel[r] -ravn, E Salmand vilde ravn. 1 A kaldes han der-
imod for vilden vall(e)ravn, ligesom i D: villen vallen-ravn,

Vedel har i sin redaktion af balladen brugt B og D, men samtidig
mé han have kendt en opskrift, der tilhgrer den traditionsgruppe, som
C repraxsenterer. Han kalder nemlig ravnen for villen Verner Raffn
(3 gange). 4 gange kalder han den blot for Raffn(en), én gang for
den vilde Raffn og 2 gange for vilde(ne) Valraffn.

Ordet valravn kendes kun fra middelalderballaderne, og udover
DgFT 60 kun i DgFT 138 Sune Folkesgn, hvor det 1 normaliseret gen-
givelse hedder: Mig drgmte om de falke to/ og sd den vilde valravn
(Cabc (17. arh.) 6 ville vaalde-raffn, E (17. &rh.) 8 wilde wald-raf-
fuen, Kab (17.arh.) 7 wilde walraffn).

Ifglge Ordbog over det danske Sprog® er fdrste led »vistnok oht.
walah o.s.v. ... der synes at veere det samme ord som oldn. valr =
falk (vel cgl. den fremmede, veelske fugl)«. Der henvises til oeng.
wealhhafoc = udenlandsk (veclsk) hgg. Senere er fgrsteleddet blevet
knyttet til ordet val = slagmark.

Axel Olrik mener derimod, at ordet valravn er beslegtet med ordet
varulv: en valravn er en mand-ravn, »ligesom varulv en mand-ulv (sel-
ve formen valravn star maske istedet for var-ravn).« Traditionshisto-

5 DSt 1969



66 Igrn Pip

risk er det en fristende tolkning, men filologisk m& den befragtcs som
verende for hypotetisk.

Det er vard at bemerke, at ordet valravn kun er yderst sparsomt
overleveret. Det synes fgrst at vinde havd i sproget, efter at Vedel
benytter det om det overnaturlige vaesen i DgFT 33 og DgFT 60. Og
Vedel anvender det endda blot som én af betegnelserne for vasnet.

Den almindeligste betegnelse for valravnen i balladetraditionen er
den vilde ravn. P& baggrund heraf forekommer Vilh. Andersens tolk-
ning af ordet ikke urimelig: »Det er ... maske ikke for dristigt at an-
tage, at det har udviklet sig som et slags kelenavn, en sympathetisk
gemytlig benzvnelse, af vilden ravn. Formerne vilde-valden-ravn
[i DgF 60 A og D] ere da grundformerne. Betoningen i [DgF] 138
(-~ v v V) stgtter min formodning«1°,

Trods de fremsatte tolkningsforslag er ordets oprindelse dog stadig
usikker.

Ligheden mellem valravne- og varulveforestillingen er &benbar. En
varulv er et menneske, gerne en mand, der i en periode mod eller med
sin vilje optreeder som ulv, og som, sdlenge forvandlingen varer, besid-
der alle ulvens ecgenskaber: den glubende appetit, grusomheden, den
umadelige styrke, smidigheden og hurtigheden.

I Danmark, i det sydlige og i det sydvestlige Sverige mgder vi en
seerlig form af varulvetroen, idet den er knyttet til den kendte trosfore-
stilling, at en kvinde kan blive befrict for sine fgdselssmerter, hvis
hun under svangerskabet kryber under eller gennem en frisk »horse-
hame, dvs. fosterhinden fra et nyfgdt fgl. Har kvinden udfgrt denne
ritus, ma det barn, hun fgder, som voksen periodevis optraede som var-
ulv, om det bliver en dreng — og som mare, om det bliver en pige.
Denne trosforestilling kendes kun i dette traditionsomride samt i Syd-
norge.

Ella Odstedt skriver, at »det for dette slags varulv utmérkande #r
att han intensivt f6rfljer havande kvinnor. Kan han riva ut fostret och
fortdra dess hjirta eller suga dess blod, sa dr hans fortrollning upphévd.
Genom synd vid hans fodelse har den kommit som en forbannelse
over honnom, genom att i sig upptaga ett of6tt foster blir han delagtig
av dess oberbrdhet av allt ont och frihet frdn forbannelse och straff.
Dette férefaller at kunna ha varit tankegingen, churu det ingenstédes
dr utsagt. Det kan ju ocksd enbart vara ett motiv Overtaget fran troll-
domstron: ofédda barn och hjirta av barn Zro stérka trolldomsmedel.
Till varulvskaraktiren hor ju annars ofta att han dodar just barn eller



Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition 1 67

unga flickor, »ungt blod« verhuvud taget. Ddrom finnas &tskilliga upp-
gifter fran andra linder, men det siges icke medfora 16sning utan #r
ett exempel pd den hemska grymheten hos den, som sjilv férvandlar
sigelt,

En varulv i sydskandinavisk tradition kan séledes karakteriseres som
en til ulv i en periode mod sin vilje forvandlet mand, der kun kan lIgses
fra trolddommen, hvis han far lejlighed til at drikke hjerteblodet af et
endnu ufgdt drengebarn. P& lignende méde kan en valravn karakteri-
seres som en til ravn i en periode mod sin vilje forvandlet mand, der
kun kan lgses fra trolddommen, hvis han far lejlighed til at drikke
hjerteblodet af et nyfgdt drengebarn. Séledes mgder vi valravne-fore-
stillingen i DgFT 60, der kun kendes i sydskandinavisk tradition. Var-
ulveforestillingen kendes imidlertid bade i og uden for balladetraditio-
nen. Her skal blot anfgres en enkelt opskrift af DgFT 54 Varulven,
nemlig B i en poesibog fra omkr. 1650 (Magdalena Barnewitz hskr.)!?:

Hr. Peder og liden Kirsten sidder og taler sammen. Han beder hende
komme igen dagen efter, men hun siger, at hun er bange fra de graae
ulffue. Han giver hende et svaerd, og sd beslutter hun alligevel at kom-
me igen:

B 7 Och der hun kom udi rosens-lund,
der meder ulffuen udi same stund.

8 »O, min kier ulff, du bid iche mig:
oxe och kou saa giffuer ieg dig.«

9 »leg passer icke paa din oxe elle kouv:
ieg dricher langt heller dit herte-blod.«

10 »0, min kiere ulff, du bied iche mig:
alt mit rgde guld saa giffuer [ieg] dig.

11 Min kiere ulff, du biid iche mig:
min ganger graa saa giffuer ieg dig.«

12 »Ieg er mig en ulff saa graa:
ieg haffuer fgdder at lgbe paa.«

13 Liden Kierstin kryber op udi lind-top:
de lille graa ulffue groe roden op.

5‘



68 Igrn Pip

Hr. Peder bliver hidkaldt ved liden Kirstens skrig:

18 Och der hand kom udi rosens-lund,
der mgder hannem ulffuen med barnet i mund.

19 Her Peder hand rider lidet bedre fram:
der finder hand iomfruens venstre haand.

Denne opskrift af DgFT 54 har det falles med de andre i sydskan-
dinaviske tradition, at der intet siges om at varulven lgses fra trold-
dommen. Og den har det felles med visse opskrifter inden for det sam-
me traditionsomrade, at den ikke kaldes for en varulv, men derimod
den grd ulv, den vilde ulv o. lign.

Med stgtte i det indtil nu fremfgrte synes det at vare muligt at do-
kumentere den tolkning af DgFT 33, som Vedel antydede ved at sam-
menstille den med DgFT 60 og ved bl. a. at kalde det overnaturlige
vasen for den vilde ravn og den vilde valravn.

De trek, der nemlig cr faelles for alle opskrifternes opfattelse af ves-
net, er netop identiske med de trek, der er med til at karakterisere vees-
net i DgFT 60, hvor det kaldes den vilde ravn, valravn o. lign. Og i
opskrift A, der er ene om overalt at kalde det den vilde ravn eller blot
ravnen, praesentercr denne ravn sig som varende en mand:

A 4 Thert thaa suaridt thend wylde rauffuen,
hand saad paa styrre-staffucna:
»Huad daa wilde du gyffue den mand,
deg bgren sende kand?«

Disse verslinjer ggr yderligere krav pd interesse, idet de rimer aabb,
og dermed er et af flere vidnesbyrd om at DgFT 33 oprindelig ma
have veret 2-linjet, séledes som Recke antager!s. De fleste vidnesbyrd
herom findes netop i

A 2,1-2  Der kaam flyffuen saa wyld cn rauffuen
vd aff den wylde haffuen.

A 934 den thid hun kaam till lande,
der laae hyndis nggler paa sande.
samt E 6,1-2



Overnaturlige veaesner [ nordisk balladetradition 1 69

A 18,3-4 for du warst deg saa lydenn,
der du warst rauffnen gyffuen.«
samt D, Cab 11,3-4, E 11,34

Der er saledes flere grunde til at antage dels at opskrift A repraesen-
terer det @ldste traditionslag inden for DgFT 33 og dels at det over-
naturlige vasen cr den vilde ravn — ecller hvad man siden Vedel har
kaldt en valravn. Yngre cr derimod B, der overalt kalder vasnet for
den vilde grn, selvom den ellers — nér det geelder opfattelsen af vaesnet —
folger A. Yngst er de opskrifter, hvor der hersker usikkerhed med hen-
syn til skildringen af vasnets fgrstc optreeden ude paa havet (Cab, C
og E)t4. Og betegnelsen den lede gam er sekundeer (Cab)s,

Som et yderligere argument for at det overnaturlige vassen er en til
en ravn omskabt mand, der kun kan Igses fra trolddommen, hvis den
far et drengebarns hjerteblod at drikke, kan anfgres at denne ballade-
type kun kendes inden for det traditionsomréde, hvor varulve og val-
ravne kan forlgses pd denne mide. DgFT 33 bygger pd denne folke-
trosforestilling, men det er ikke en ballade om en valravn og dens skeb-
ne. Derfor hgrer man intet om forlgsningen, ligesélidt som man ggr det
i DgFT 54 om varulven. Om varulvetroen i denne balladetype skriver
Olrik: »Dette @mne behandles ikke for sin egen varulve-poetiske inter-
esses skyld, men for at give et billede af den letsindige faestemand ogden
gengeldelse, der rammer ham. Men trods dette, er det interessant at se
varulveforlgsningen tagen op til poetisk behandling«!®,

Pé tilsvarende made forholder det sig med valravne-forestillingen i
DgFT 33 og DgFT 60. Den fgrste er en ballade om Germand Gladen-
svend og hans ubgnhgrlige skebne, den anden derimod en ballade om
en valravn og hans scnere skabne, alt besunget i poetisk-eventyragtigt
regi. Slutningen er helt apoteotisk: alle bliver lykkelige, idet den lille
nyfgdte, hvis hjerteblod ravnen métte drikke, bliver levende igen.

I overensstemmelse med folketroen skulle valravnen ogsé have druk-
ket den nyfgdte Germands ljerteblod, men med.dramatisk effekt har
balladedigteren ladet moderen skjule barnet. I den forbindelse ma det
bemzrkes, at det fgrst er nér analysen af valravne-forestillingen i DgFT
33 og DgFT 60 er blevet sammenholdt med en rekke analyser af fore-
stillingerne om de overnaturlige vasner i de andre ballader, at det vil
veere muligt at have et tilstrekkeligt materiale til brug for en samlet
analyse af, hvordan disse forestillinger struktureres i trylleviserne.



70 Igrn Pig

NOTER

I overensstemmelse med Bengt R, Jonsson: Svensk balladtiradition I, Balladkiilor
och balladtyper, Sthim. 1967 betegnes de enkelte balladetyper DgFT - nr, efter
Danmarks gamle Folkeviser I-X, 1853-1965, udg. af Svend Grundtvig, Axel
Olrik, Hakon Griiner Nielsen, Karl-Ivar Hildeman, Erik Dal og Igrn Pig (for-
kortet DgF).

Vedrgrende kildebeskrivelserne kan henvises til Danske Viser fra Adelsvise-
beger og Flyveblade 1530-1630, VI, 1930-31, udg. af H. Griiner Nielsen,
p. 199-219 (forkortet Danske Viser) samt til Agnes Agerschou: Vedels Forhold
til de af ham benyttede Tekster, saaledes som det fremtrader i Hundredvise-
bogen, i: Acta Philologica Scandinavica XV, 1941, p. 253-325.

(1) Svend Grundtvig anfgrer, at der ogsd kendes en opskrift af DgFT 33 i
islandsk tradition, nemlig Satrélls kvedi, som han i Islenzk fornkvedi I, 1854—
58, refererer siledes: »Kongen og dronningen styre en sgndag ud pi det mgrke
hav. Da de komme der, bliver det blikstille, og et par arme, lddne til albuerne
og med klgr for negle, komme op af vandet og holde skibet fast. De kende da,
at det er havtrolden, som stanser deres fart, og sporge, hvor meget rgde guld de
skulle give ham for at lade skibet skride. Trolden svarer, at han sketter hverken
om guld eller fze, men han vil have den vakkre svend, som sidder pi dronningens
skgd: Moderen tog en guldkam/og redte svendens hér:/for hver en lok, hun
redte,/sd feldede fruen tir./ Drengen overgives trolden, og skibet tager atter til
at skride«. I kommentaren hertil skriver Grundtvig, at »i denne vise genkende
vi — skondt i en meget ufuldstendig og vistnok meget forvansket form — den
danske vise om Germand gladensvend...«, I DgF skriver han, at »det er
altsaa kun en meget ufuldsteendig Erindring om vor danske Vise.« Recke karak-
teriserer den islandske vise som et »forvirret Fragment« (Danmarks Fornviser I,
1927, p. 175). — Dette visefragment, der fandtes indfgrt i en visebog skrevet pd
gen Vigur i &rene 1699-1700 og som nu kun kendes gennem to afskrifter fra
18. og 19. arhundrede (nu trykt i Islenzk fornkva®i II, 1962, udg. af Jon
Helgason, p. 72-74) kan ikke henregnes til DgFT 33. — (2) Islenzk fornkvadi,
udg. ved Svend Grundtvig og Jon SigurSsson, 1, 1854-58, p. 26. — (3) Danmarks
Folkeviser i Udvalg ved Svend Grundtvig, 1882, p. 188. — (4) Axel Olrik: Nor-
dens trylleviser. Udgivet af Anders Bjerrum og Inger M. Boberg, 1934. Heri om
DgFT 33 i afsnittet om »Havtrolde«, p. 27-43. — (5) Danske Viser nr. 37. — (6)
Danmarks Kirker, Kgbenhavns Amt. Udg. af Nationalmuseet, 1951, p. 1570 f. -
(7) Axel Olrik: Nordens trylleviser. Heri om DgFT 60 i afsnittet »Forlgsning
ved blod«, p. 166—170. — (8) Ernst von der Recke: Danmarks Fornviser I, 1927,
p. 269270 samt kommentaren p. 376-77.

(9) Det kan bemerkes, at Ordbog over det danske Sprog XXVI definerer en
valravn sdledes: »et ved ondskab til et flyvende veaesen i ravneskikkelse omskabt
menneske, der forlgses ved at faa menneskeblod at drikke, ell. (efter Anders
Sgrensen Vedels brug af ordet i folkevisen om Germand Gladensvend) om
ondsindet vasen (irold) i fugleham«. N&r Vedel bruger ordet i DgFT 33 er
det imidlertid netop, fordi han dermed mener, at der er identilet mcllem vees-
nerne i DgFT 60 og DgFT 33. Formuleringen i ODS kan kun skyldes pdvirk-
ning fra Olriks tolkning af DgFT 33. — (10) Vilh. Andersen: Gentagelsen, i:



Overnaturlige veesner i nordisk balladetradition 1 71

Dania I, 1890-92, p. 217. — (11) Ella Odstedt: Varulven i svensk folktradition,
Uppsala 1943, p. 123 f. — (12) Varulveforestillingen i nordisk balladetradition
vil blive behandlet i en kommende undersggelse. — (13) Ernst v. der Recke:
Danmarks Fornviser I, 1927, p. 175-180 samt kommentaren p. 364. — (14) A. G.
Drachmann kommer i 1962 til et lignende resultat, blot med en anden begrun-
delse: »Vi maa ... tenke os Overleveringens Historie saaledes, at Visen op-
rindelig har veeret en Allegori, hvor den lede Gam, der personificerer Skeebnen
i Form af Krigsdgden, aflokker den unge Dronning et Lgfte, som betyder, at
hendes Sgn er bestemt til at d@ ung paa Slagmarken; Resten af Visen beretter,
hvorledes den uafvendelige Skabne indhenter ham. En senere Bearbejder, der
ikke har fattet Gam som Grib, og som har forseet sig paa Episoden med Ngg-
lerne, har digtet Havuhyret ind, uden af den Grund at mndre noget i Visens
senere Forlgb. Een Opskrift har holdt paa den gennemfgrte Allegori, og her
er Gammen @ndret til Ravnen, for at det ikke skal veere til at misforstaa.«
(Folkevisen om Germand Gladensvend, i: Danske Studier 1962, p. 15). — (15)
Ordet gam (vestnord. gamr, gambr) er i nordisk folketradition siden middel-
alderen den almindelige betegnelse for en kampefugl. Selvom det bfide kan
bruges om grnen og ravnen, synes det dog ferst og fremmest at vere anvendt
om gribben og om fabeldyret griffen (se herom John Bernstrém: Grip, i: Kultur-
historisk leksikon for nordisk middelalder V, 1960, og jfr. Bengt Holbek
og Igrn Pig: Fabeldyr og sagnfolk, 1967, p. 474-480 om gammen i fornaldar-
sagerne, balladerne og i nyere folketradition). — (16) Axel Olrik: Nordens trylle-
viser, p. 154.

Mag. art. Igrn Pig, arkivar ved Dansk Folkemindesamling, Kgbenhavn, har tid-
ligere fremlagt resultaterne af sine undersggelser i et foredrag i Danmarks Radio
3. januar 1968 og i en forelesning ved Abo Akademi 15. februar 1968 samt i
populzr form i en artikel i tidsskriftet Skalk 1968 nr. 4. (Red.)



