Monsteret ud af Medea —
menneskeliggorelse i Sara Stridsbergs Medealand

Af Rebecca Natasha Albinus

Subversive omskrivninger

I de seneste 30-40 ar har en decideret antik belge skyllet igennem skonlitteraturen i
mange dele af verden; der er tale om udgivelser, som gér i dialog med antikke veerker og
skaber kosmologiske (fra teo- til antropocentriske og tilbage igen), sociologiske (kens-
og kulturkritiske) og littereere (genremseessige, narratologiske) transformeringer af
antikkens verdens- og menneskesyn.

Tendensen gar imod en subversiv omskrivning af (evt. en mindre del af) et originalt
veerk, som rummer en kritik af bade det antikke og det moderne samfund, og i medet
mellem to tider etableres der en korrigerende og frugtbar samtale, som &bner for nye
perspektiver pa den menneskelige tilveerelse. Seerligt udbredt er den feministiske
variant, hvor en antik figur far et helt andet liv, ved at en moderne forfatter omformer
en myte og lader en autodiegetisk forteeller (dvs. en jegforteller, der fokuserer pa sin
egen historie) tage ordet. Det kan veere en vild og farlig kvinde som Klytaimnestra eller
Kirke, der genforteeller sit liv med alle de nuancer, der skal til for at skabe sympati og
forstaelse for hendes handlinger og beslutninger. Det kan vere en vegtig skikkelse som
Penelope eller Helena, der, nar hun giver sin egen udleegning, rummer sterre indre
modseetninger, end det er tilfeeldet i de antikke forleeg. Eller det kan veere en mindre
central figur som Dafne eller Kassandra, der begge findes som parenteser i en antik
sammenheng, man som feminist kunne kalde den nonchalante voldteegts logik, og hvis
angstskrig nu lyder hgjere end nogensinde. Uanset hvad er de moderne omskrivninger
af antikke tekster optagede af at modseette sig det mandlige blik; overordnet fastholdes
de grundelementer og neglebegivenheder, der kendes fra de antikke versioner, men
skiftet i forteellertype og synsvinkel medforer, at kvindernes eget blik pa sig selv og
deres livshistorier bliver gjort til omdrejningspunkt, og at personerne treeder frem for
leeseren som handlende subjekter, samtidig med at der udfoldes en sterre forteelling om

patriarkatets undertrykkelsesmekanismer og hykleri.

AIGIS 25,2 1



Persongalleriet i den antikke mytologi er omfattende og har et uendeligt potentiale
for sadanne subversive omskrivninger af velkendte myter, og disse er ofte kendetegnet
ved, at de insisterer pd at give stemme til én, der aldrig har haft en sddan. De seetter en
perifer figur i centrum og lader vedkommende udfolde sin historie med sin egen
stemme; en konturlegs og udflydende skikkelse viser sig nu pludselig fuldt optrukket og
flerdimensionel, med tydelige motiver, selvsteendige mal, seeregne dremme og hab.

Naturligvis findes der andre mader, hvorpa dialogen med antikke myter finder sted
i moderne litteratur. Séledes for eksempel, nar en figur som Medea bliver fremskrevet
pa ny, for Medea er i forvejen larger than life og dbenlyst ikke noget passivt redskab i

henderne pa patriarkatet.

Menneskeliggorelsens anatomi
Som kvindelig hovedfigur i et antikt veerk er Medea' ret unik. Ogsa Sofokles’ Antigone
er kompleks og kompromislgs, ogsa Euripides’ Feedra er usympatisk og heevngerrig,
men kun Medea er sa hadefuld, at hun bliver decideret monstrgs, uden at hun af den
grund kan afskrives som ren ondskab: “[...] from at least the fifth century B.C. Medea
was represented by the Greeks as a complex figure, fraught with conflicting desires and
exhibiting an extraordinary range of behavior. In this regard, she differs from most of
the other figures we meet in Greek myth, who present far simpler personae”. >
Medeafiguren er en useedvanlig sammensat personlighed hos Euripides, og hun har
allerede en stemme, som Euripides lader hende bruge med bleendende virtuositet. Det
springende punkt er, at hun i stor udstreekning bruger denne stemme i et manipule-
rende gjemed, og at der (hvis man ser bort fra nogle fa korte, klagende udbrud) aldrig
melder sig et behov for apologetisk selvrefleksion hos hende. Det er derfor et helt andet
problem, der synes at optage moderne forfattere i forhold til denne figur; nemlig at hun
psykologisk set fremstar som fuldsteendig uforstaelig: Hvordan kan en mor nogensinde

veelge den mulighed at sla sine egne born ihjel?

1. Der kendes en raekke mere eller mindre fragmentariske versioner af Medeamyten, som kredser om
forskellige episoder (Graf (1997) 33 ff.), og som stammer fra tiden for Euripides’ eponyme tragedie
opfert i 431 fvt. Medeafigurens kompleksitet gar dermed forud for Euripides’ version — se citat og
note 2 — men det er Euripides’ version, hvis fremstilling af Medea de fleste senere omskrivninger
tager udgangspunkt i, og som jeg derfor koncentrerer mig om péa disse sider.

2.  Johnston (1997) 6.

AIGIS 25,2 2



Zrindet i subversive omskrivninger af Euripides’ Medea er altsa abenlyst ikke at
give stemme til en person, der altid har stdet uden for samtalen, og hvis version af
sandheden derfor har veeret ufortalt — snarere er der tale om den omvendte beveegelse,
som overordnet kan antage to forskellige former baseret pa gnsket om at gore Medeas
forbrydelse menneskelig: Dels fremseetter man nogle plausible forklaringer pa alt det,
som Medea selv veelger at udelade; man forseger at treenge ind i hendes sind for at
kunne angive en psykologisk konsistent arsag til, hvordan en mor kan foretage et sa
brutalt valg. Dels placerer man ansvaret hos det omgivende samfund, baseret pa en
sociologisk analyse af de ydre kreefter, som individet er underlagt, og som synes at styre
dets handlinger. Den ra kraft, som hovedpersonen besidder i Euripides’ Medea, bruges
til at udfere den veerste af alle teenkelige forbrydelser, og en sddan styrke er ganske
enkelt ikke til at beere, nar den stér uforklaret.’

P& denne méde tager man monsteret ud af Medea og gor hende mere menneskelig.
Sammenfattende skriver Marcel Lysgaard Lech om en raekke moderne opferelser af
tragedien:* “Feelles for dem alle er, at Medea er den undertrykte moder, hvis tragedie er,
at hun ma dreebe sine bern for at frigere dem fra en strukturel overmagt. Derved er
den moderne Medea [...] en mor og iser et feministisk ikon”> Med andre ord placerer
alle disse versioner Medea i en setting, som gor hendes historie til et eksempel pa noget
andet, fx kvindeundertrykkelse, kulturel marginalisering, apartheid osv.° 1 det 20.
arhundrede har mange forfattere veeret interesserede i at gore deres Medea til en
frihedskeemper, der symboliserer minoriteters ukuelige oprer mod et uretfeerdigt
system,” og hvis tragiske historie er et resultat af samfundets strukturelle racisme og
misogyni. Moderne forfattere fra Christa Wolf til Eilish Quin har segt og fundet en
tolkningsnegle, der tillader dem at forsta Medea og skabe et sammenhaengende psyko-

logisk og sociologisk portreet, som menneskeliggor hendes handlinger. Det synes ofte at

3. Hvis vers 1056—1063 af Euripides’ Medea er ueegte (Lech (2016) 92), kan man foretage det tanke-
eksperiment, at de pa et tidspunkt er indsat for at forklare det, som Euripides udelader, fordi et eller
andet behjertet menneske ikke kunne beere, at det skulle sta uforklaret.

4. Bemeerk, at Lechs karakteristik primeert deekker over moderne opforelser af Euripides’ Medea, hvor
dialogen ikke adskiller sig veesentligt fra originalversionen, men pointen kan uproblematisk over-
fores til moderne kunstneriske bearbejdninger, der forholder sig friere til forleegget.

5. Lech 2021.
6. Lech 2021.
7. Johnston (1997) 4, 16.

AIGIS 25,2 3



veere ydre problemstillinger, som er konfliktens krumtap, og hvis dybeste arsager skal
findes et andet sted end i Medeas kringlede sind.® Dermed ligger sympatien i disse

veerker i langt overvejende grad hos Medea.

Kortleegning af Medealandet

Denne tendens kan ogsa iagttages i Medealand’ af den svenske forfatter og dramatiker
Sara Stridsberg, hvor menneskeliggorelsen sker pa fire forskellige parametre: 1) kalku-
leret heevngerrighed bliver til psykisk sygdom, 2) ekvilibristisk retorik bliver til ubeher-
skede udbrud, 3) den skreekindjagende og dedbringende barbar bliver til den ressour-
cesvage statslose, og 4) opleftelsen til den sfeere, der er forbeholdt helte og guder, bliver

til den totale menneskelige fornedrelse.

Psykisk sygdom som forklaringsmodel

Stridsbergs Medealand folger i store treek den kendte handling fra Euripides Medea,"
men dramaet er inddelt i 17 forskellige scener og streekker sig over en ikke neermere
defineret periode. Kulissen er en slags tidlest, evigt venteverelse eller dedsrige, og
intrigen er loftet over i et moderne parforhold med mange referencer til nutiden.

Forste scene er en dremmelignende sekvens, der formentlig foregriber slutningen.
Her taler Medea med sin dede mor og har en snigende fornemmelse af, at hun méske
er kommet til at gore noget, hun ikke skulle have gjort, men hun ved ikke hvad." I 2.
scene holder hun publikum orienteret om sin aktuelle sindstilstand ved gentagne gange
at opdatere sin “Medeastatus’, og her fremgar det, at hun er utilregnelig og har mistet
folingen med virkeligheden: “Medeastatus: taler uopherligt. Taler sammenhzengende,

forrykt, uforstaeligt, unormalt og for situationen hgjstemt. Forvirret. Darlig fornem-

8. Jeg pastér dog heller ikke det modsatte — at rodarsagen i Euripides’ tragedie netop skal findes i Me-
deas kringlede sind. Jason mener, at det var Afrodites skyld (vers 528-531), og Medea mener, det
var Jasons (vers 1372). Dette understotter kun pointen om, at de underliggende &rsager er
komplekse.

9. 2009 (uropfarelse).

10. Dette geelder kun de meget store linjer. Fx er bade koret, Aigeus og leereren skrevet ud; til gengeeld
tager prinsessen del i handlingen.

11. Stridsberg (2023) 14-15.

AIGIS 25,2 4



melse for tid og sted. Har sveert ved at redegere for sine livsomstendigheder pa en
troveerdig méade””"”

Sammen med hende optreeder en gudinde, der i manuskriptets personregister
beskrives som en “bedaget, snavset greenseskikkelse som ikke leengere er en del af noget
ansteendigt gudinderige”" I nogle scener tager hun kittel pa og bliver en myndigheds-
person, fx en leege eller en sagsbehandler, og i disse funktioner optreeder hun klinisk
afvisende' eller blot ubehjalpsomt og utilstraekkeligt,”” maske for at vise, hvordan de
offentlige myndigheder leger med det svage menneskes liv og mentale helbred, som var
de gudinder. I sin “rene” form er gudinden dog en eegte heevngudinde, der lader til at
eksistere som tvangstanker hos Medea. Allerede i 2. scene planter hun haevnen som en
vag idé hos hende, men i 14. scene, hvor Medea har afleveret sine gaver til prinsessen,
kreever gudinden, at Jason bliver straffet yderligere. “Gor hvad du skal gore’,'® siger
hun, og Medea forstér, hvad hun mener, men vil ikke, kan ikke, og gudinden presser
hende: “Du vil, men du ter ikke [...] Du kan godt, Medea. Jeg ved, at du kan”."’

Nér Euripides’ Medea teenker pa sin plan om at sld bernene ihjel, svinger hun
imellem flere forskellige sindstilstande, der keemper om overtaget'. Det er tydeligvis
den tungeste og sveereste beslutning i verden for Medea, men i sidste ende treeffer hun
den med abne gjne som led i en storre plan om heaevn. Koret sporger, om hun virkelig
vover det forfeerdelige mord pa bernene, og Medea svarer: “Ja, for saledes bliver min

mand hardest saret”*

— heevnen er en ultrabevidst, viljestyret og kalkuleret handling
funderet i indre vildskab. Dette spreengfarlige modsaetningsforhold understottes ogsa af
det billedsprog, der bruges om hende i tragedien, hvor hun sammenlignes med farlige
dyr, voldsomme naturelementer, helte og rejsende — det er altsa en blanding af destruk-

tive og maskuline traek, der fremhzeves.”

12. Stridsberg (2023) 20.

13. Stridsberg (2023) 150.

14. Stridsberg (2023) 27-28, 45-48.
15. Stridsberg (2023) 59-63, 71-76.
16. Stridsberg (2023) 123.

17. Stridsberg (2023) 125.

18. Lech (2016) vers 1042-1052. Jeg ser i min analyse helt bort fra de omdiskuterede vers 1056—1063
og 1178-1180, som heller ikke figurerer i den anvendte overseettelse.

19. Lech (2016) vers 817.

20. Jason sammenligner hende dog ogsé med det kvindelige havuhyre Skylla (Lech (2016) vers 1343). Se
endvidere side 10 for en kort omtale af beskrivelser af Medea som "mor” og "kvinde”

AIGIS 25,2 5



I Medealand ma gudinden hviske Medea det i oret, som Euripides’ Medea godt selv
ved: “Man vil huske dig i fremtiden. Man vil huske Medea. Hende, der ikke bgjede sig
for sin skaebne [...] Huske. Dit mod. Dit raseri”** Men s& skifter tonen fra kampberedt
til omsorgsfuld: “Aldrig mere ulykkelig. Aldrig mere alene. Ingen skal fa lov at grine ad
dig leengere””” Medea bliver manipuleret af sine egne indre deemoner i skikkelse af
gudinden, der ikke giver hende lov til at komme videre, men fastholder hende i en
permanent Medeatilstand af ren smerte.

I Stridsbergs univers er Medea heller ikke hverken handlekraftig eller beslutnings-
dygtig, men kreever virkelighedsforneegtende sit gamle liv tilbage: “Jeg forlanger, at alt
det her er en ond drem [...] Jeg forlanger en anden skeebne. Jeg forlanger, at skyerne
spreder sig over mit ulykkelige hoved”* Da gudinden siger, at hun ikke kan give hende
det, svarer Medea: “Du ma gore dig lidt umage”* Hun er hjelpelost athengig af
gudinden, men ogsa af Jason: “Hans blik som ikke leengere ser mig. Jeg kan ikke leve
uden det. Det er en sygdom. Jeg foler mig dedssyg. Jeg kommer til at do af den her
tilstand. Jeg gér ingen steder”” Det er en voldsomt destruktiv og athengighedsska-
bende keerlighed, der driver Stridsbergs Medea; hun oplever jalousien som en guddom-
melig stemme, som hun ma adlyde. Barnemordene begés ikke i affekt, men i en
psykose, efter at hun forst har fiet ombragt prinsessen, og hun kan ikke lengere
forbinde sig til virkeligheden, men ender i “den hypnotiske tilstand”** hvor hun ikke

kan gores ansvarlig for sine handlinger.

Det retoriske sammenbrud

Den antikke Medeas helt centrale traek er hendes evne til altid at smutte mellem
fingrene pa én, nar man tror, man har hende. Hun er en notorisk legner og bedrager,
og heri ligger en stor del af hendes fascinationskraft. Det publikum, der overveerede
opforelsen af Euripides’ Medea i 431 fvt., var i forvejen bekendte med Medeafiguren, sa

de havde en klar forventning om, hvad der ville komme til at ske, og de kendte hendes

21. Stridsberg (2023) 124.
22. Stridsberg (2023) 125.
23. Stridsberg (2023) 61-62.
24. Stridsberg (2023)

25. Stridsberg (2023)

26. Stridsberg (2023)

63
48.
139.

AIGIS 25,2 6



fortid og vidste fra andre kilder, at hun var bestialsk voldelig.” Men under overfladen
lurer et mere uhyggeligt personlighedstreek, som Euripides selv treekker i forgrunden,
nemlig Medeas kameleonlignende omskiftelighed. Han bruger alle roller i dramaet til
at vise forskellige facetter af Medeas personlighed, og bade barnepigen, koret og Jason
giver forskellige, modstridende portreetter af hende.”® Samtidig 2endrer Medea selv hele
tiden sin opfersel og tale, sddan at publikums sym- og antipatier konstant bliver udfor-
dret. Hun er i besiddelse af en kynisk intelligens, der gor hende i stand til at manipulere
med koret” og udmangvrere alle de maskuline figurer. Hun smigrer Kreon ved at spille
underdanig,” hun aftvinger Aigeus et lofte om asyl pa falske preemisser,”" hvorved hun
udnytter og udstiller hans naivitet, og da hun taler Jason efter munden, demonstrerer
hun, hvor nemt det er at fa en mand til at tro det, han ensker at tro.*> Hun er dem alle
sammen overlegen og udnytter svagheden hos hver af dem til sin egen fordel. Det er
dybt foruroligende at veere vidne til, hvordan hun uproblematisk skifter mellem
forskellige masker, og hvordan hun formar at skifte kommunikationsstil og finjustere
sin tale til lejligheden, sa det gavner hende bedst muligt i den aktuelle situation.

Hos Stridsberg tilpasser Medea ikke sit sprog, men lader sin sorg og vrede velte
ufiltreret ud. Da hun gér til Kreon for at fa sin udvisning udsat, virker det mod
hensigten — hun glemmer nok, at hun taler til en far om hans datter: “Jeg gar ud fra, at
han [Jason] fylder hende med fede lagne og knepper hende, til hun skriger”* Frastadt
af hendes vulgaritet star Kreon leenge fast pa sin beslutning om at udvise hende, og til
sidst ma Medea tilbyde ham sex som modydelse. Herefter tager han “pludselig hardt fat
i hende, vender hende om, presser hende op mod en vag og knepper hende”** Euri-
pides’ Medea bruger sin intelligens og sine talegaver, og det er ved hjelp af en blanding

af rationelle argumenter og snedighed, at Kreon giver hende et ekstra degn, for hun

27. Sourvenou-Inwood (1997) 255; Christensen (2008) 14.

28. Fx indleder barnepigen i prologos med en meget modseaetningsfyldt karakteristik, der pa den ene
side rummer sympati og forstielse, men pa den anden side fremheaever Medeas mindst sympatiske
sider (Lech (2016) vers 6—45). Lignende eksempler geelder for de andre personer.

29. Lech (2016) vers 260—264.

30. Lech (2016) vers 303-315 og 340-347.
31. Lech (2016) vers 734—755.

32. Lech (2016) vers 869-975.

33. Stridsberg (2023) 30.

34. Stridsberg (2023) 32

AIGIS 25,2 7



skal veere veek, men i denne scene — som i Medealand generelt — er Medea den
magteslose part, der lader sig misbruge, fordi hun ikke kan veere verbalt beregnende
eller kynisk. Hendes retoriske omskiftelighed virker umotiveret, eller motiveret af et
indre kaos, som hun slet ikke formar at tajle.*® Kreon kalder Medea farlig og siger, at
hun er ham overmeagtig, men han mener nok ikke, at hun er udspekuleret; han taler
snarere om sin egen manglende evne til at styre sin libido i hendes naerveer.*® Hun far
lov til at blive en hel uge mere, men den neeste gang hun far foretreede for ham, opnar
hun intet andet end at tigge sig til nogle smapenge.”’

Pa samme made som hos Euripides sendrer Stridsbergs Medea fremtoning og sprog
fra scene til scene, men det virker ikke kalkuleret. Desuden fungerer det stort set aldrig,
og hun forstar heller ikke graenserne for, hvad folk kan eller vil give hende.”® Nar hun
samtidig fremstéar (mentalt, skonomisk, juridisk) ude af stand til at sendre sin situation
gennem aktiv handlen, giver hun indtryk af at veere skrebeligere og mere i underskud

end alle andre pa scenen.

Den udgrzensede fremmede

For en samlet betragtning er flugt og fremmedhed et gennemgéende motiv i Medea-
myten.”” Medea kommer fra Kolchis, som for datidens athenere reprasenterede et
fiernt og tilbagestdende sted, og helt fra begyndelsen af Euripides’ tragedie bliver
Medea italesat som en fremmed.” I parodos kalder koret hende i forste omgang ikke

ved navn, men omtaler hende som “den ulykkelige kvinde fra Kolchis’" og da Medea

35. 1 efterordet til Medealand och andra pjdser af Stridsberg skriver Steve Sem-Sandberg, at “det ma-
niske ordflédet, spraket som besvirjelse, bliver ett sétt at ddmma upp eller uppskjuta det ofrankom-
liga nederlaget” (Sem-Sandberg (2012) 460).

36. Stridsberg (2023) 33.

37. Stridsberg (2023) 96.

38. Stridsberg (2023) 95-96, 99, 102 etc. En af de fa undtagelser er scene 13, hvor hun fér prinsessen til
at love at beholde bernene og til at tage imod de giftige gaver (Stridsberg (2023) 111-16).

39. Graf (1997) 22.

40. Af gode grunde ved man ikke, hvordan Medea har set ud pa scenen, men det diskuteres, om hun
maske har baret et kostume, der fremhavede hendes fremmedhed, evt. bare i den afsluttende scene
(Lech (2016) 84). Dette understottes af, at man kan iagttage et skift i den ikonografiske afbildning af
hende i d&rene omkring opferelsen (431 fvt.), hvor hun begynder at optraede i orientalsk kleededragt
(Wyles (2014) 53).

41. Lech (2016) vers 133.

AIGIS 25,2 8



traeder ind pa scenen, henvender hun sig til koret som “I kvinder i Korinth”* P& trods
af den principielle afstand, der ligger i disse henvendelsesmader, udelukker dette ikke
en (tilsyneladende) gensidig forstaelse; det lykkes Medea at skabe sympati for sin situa-
tion ved forst at postulere et fellesskab mellem alle kvinder “and their potential for

becoming victims of a male order”*

og derneest isceneseette sig selv som en typisk
greesk husmor.* Séledes forfort lover koret blandt andet at veere tavse, hvis Medea
skulle finde pa at haevne sig pa Jason, for det ville kun vaere rimeligt,”” og de formaner
ogsa Jason om, at “dit forraederi har skadet din hustru”*

Der er intet kor i Medealand — det er ikke sa underligt, for et kor er et fremmed-
gorende element pa en moderne teaterscene, men det er stadig bemeerkelsesveerdigt,
fordi det storre feellesskab, der stotter Medea, bekymrer sig, advarer og gar langt for at
give hende opbakning og inkludere hende, er skreellet veek; den menneskelige isolation
synes at veere total. Et andet valg tog den finlandssvenske forfatter Willy Kyrklund, da
han til Medea fra Mbongo (1966) skabte et hadefuldt kor, der skulle udtrykke en deci-
deret afsky for Medea. Dramaet kredser om Medea som racialiseret og eksileret, og
koret bestar af tre eeldre korinthiske meend, der optreeder modbydeligt aggressivt i
deres hetz mod den fremmede. De sladrer og bagtaler og forholder sig til deres
omverden med en blanding af sarkasme og national nostalgi; de repreesenterer det
laveste i alle mennesker og demonstrerer fremmedhadet i dets yderste konsekvens.
Medea fra Mbongo har ingen formel inddeling, men i en parallelscene til parodos i
Euripides’ Medea omtaler de Medea som “det der maerkelige menneske” og som “ked”*
Deres reesonnement lyder, at man ikke skal gifte sig med udleendinge, fordi de ikke kan
tilpasse sig, og kort efter lovpriser de korintherne: “Folk her er oplyste og har ingen
racefordomme”*® Da Medea mod dramaets slutning gér ind for at finde bgrnene (for at
sld dem ihjel?), vender hun tilbage igen med et sidste rdb om hjeelp: “Jeg er lille og

bange. Jeg seger min ven’,”” men hun bliver brutalt afvist af koret. Det er ogsé koret,

42. Lech (2016) vers 214.

43. Foley (2001) 258.

44. Foley (2001) 258.

45. Lech (2016) vers 259-268.
46. Lech (2016) vers 578.

47. Kyrklund (1966) 7.

48. Kyrklund (1966) 10.

49. Kyrklund (1966) 65.

AIGIS 25,2 9



der derefter presser Medea ud over kanten (bogstaveligt talt driver hende frem til
scenekanten) med deres uhyggelige besveergelser: “Vi jager Slangegudinden bort fra
vort sted; vi renser vor by, hun bringer kun ondt, vi uddriver hende”’® hvorefter de taler
om prisen pa agurker og andre almindeligheder, mens Medea formentlig slar bernene
ihjel et sted inde bag en lukket dor.”!

I Medealand er kong Aigeus skrevet ud af dramaet ligesom hos Kyrklund, og
Medea har ingen stotter. Fordi hendes statsborgerskab er knyttet til Jason,” kan Kreon
uden videre tildele hende en udvisningsdom baseret pa en “mistanke om vandalisme”*
Hun udstedes brutalt af det korinthiske samfund, men hun har ikke leengere statsbor-
gerskab i Kolchis, og forladt af Jason har hun ikke nogen reelle handlemuligheder, der
kan give hende og bernene en god tilveerelse. I en periode forsgger den empatiske og
bekymrede barnepige at give bornene den nedvendige omsorg, fordi Medeas egen
eskalerende selvskadende adferd umuligger nogen form for familieliv.** Havde hun haft
et kor med sig, ville sagerne maske have stillet sig anderledes, men det ender tragisk.

Stridsberg tegner Medea som en psykisk syg flygtning, der viljeslost lader sig kaste
rundt mellem forskellige instanser; samtidig ger hun Medea til et offer for stigmatise-
ringens konsekvenser og konstruerer derved et tydeligt samfundskritisk tekstlag. Uden
at kunne sta fast pa sine rettigheder og argumentere for sin sag tuller Medea fortabt
rundt pa scenen med sine to kufferter, som hun beerer med sig overalt.”® Hverken som
psykiatrisk patient eller som asylansgger far hun en veerdig behandling i det offentlige
system, og sédledes svigtes hun ikke bare af den mand, hun stolede pa og er dybt

atheengig af, men ogsa af et samfund, der ikke vil vide af hende.

50. Kyrklund (1966) 66.

51. Der kan muligvis herske tvivl om, hvem der begar drabene. Koret er overbevist om, at det er
Medea, men hendes skrig og fortvivlede udbrud antyder, at der kan veere en anden forklaring (Kyrk-
lund (1966) 68).

52. Stridsberg (2023)
53. Stridsberg (2023)
54. Stridsberg (2023) 79-87.
55. Stridsberg (2023) 150.

92.
29

AIGIS 25,2 10



En del af den bledende menneskehed

Fra et antikt synspunkt ma Medea betragtes som den ultimative anden; hende, der er
alt det, som en greesk kvinde ikke er eller bor veere. Forst og fremmest udviser hun en
generelt afvigende adfeerd, der ikke er forenelig med hendes kon: “courage, intelligence,
decisiveness, resourcefulness, power, independence, and the ability to conceive and
carry out a plan effectively”,”® og hvad veerre er: “[I|n these qualities she surpasses every
male character in the play””” Selvom hun indtil et vist skeebnesvangert punkt formar at
overbevise alle om det modsatte, besidder hun ikke skyggen af den traditionelle kvinde-
lige dyd aidws (egl. skam; begrebet deekker over en forestilling om passende beske-
denhed og ydmyghed), men henter sit reaktionsmenster i det antikke helteideal,” og
hun er lynende intelligent og taler som en professionel sofist: “The speech is part of
Medea’s grand design; these formulas of dissuasion masquerading as terms of submis-
sion are the instruments of her revenge””’

Béde hun selv og de andre personer betegner hende som “mor” og “kvinde”, men
hun bliver “gradually dissociated from such apparently obvious definitions of what she
is”;% bl.a. fordi “she acts as if she were a combination of the naked violence of Achilles
and the cold craft of Odysseus”®" Sldende er det, at de royale mandlige karakterer i
modsetning til koret og de to slaver ikke omtaler Medea i billedlige termer; forst efter
mordene indser Jason, at han har undervurderet hende og sammenligner hende nu
med uteemmelige naturkreefter som en spejling af de udtryk, barnepigen var klog nok
til at anvende om hende i prologos.®® Han opdager forst nu, hvor greenseoverskridende
Medeas hardhed og handlekraft er — den saetter alle samfundets veletablerede regler ud
af spil: “This complex angry, passionate, yet calculated Medea, represents an ultimate

threat to patriarchal society, one reflected in a woman’s subjectivity and independent

WiH” 63

56. Blondell (1999) 162.

57. Blondell (1999) 162.

58. Knox (1977) 198ff.

59. Knox (1977) 201.

60. Boedeker (1997) 128.

61. Knox (1977) 202.

62. Boedeker (1997) 146.

63. Plecas & Dordevié (2023) 59.

AIGIS 25,2 11



I exodos loftes Medea op i den guddommelige sfeere, ndr hun kommer til syne pa sin
farfar Helios” solvogn, uden for rzekkevidde for nogen menneskelig hevn,** og det er
med et guddommeligt magtsprog, hun til sidst triumferer over Jason, overbevist om sin
endegyldige sejr.””

I Medealand er Medea sa langt fra at veere en guddommelig heevner, som man
overhovedet kan forestille sig.®® Dramaets sidste scene udgeres som hos Euripides af en
afsluttende samtale mellem Medea og Jason, hvor hun neegter at lade Jason se begrnene.
Her optreeder hun for forste gang myndigt, men ikke med sit antikke forbilledes trium-
ferende skadefryd, og Jason gor da heller ikke, som hun siger. Bemeerk forskellen pa

Jasons reaktion i de to citater:

Medea: Ga nu hjem og begrav din brud.

Jason: Jeg vil begrave bornene farst.”’

Til sammenligning hedder det i Euripides’ Medea:

Medea: Ga du nu hjem og begrav din hustru!

Jason: Ja, s& gér jeg, bergvet mine to drenge.”®

Det er gudinden, der far Jason til at makke ret, da hun som leege simpelthen meddeler
ham, at besggstiden er forbi, og det er hende, der afslutter dramaet med at lese

Medeas journal: “Kvinde syvogtyve ar, af udenlandsk herkomst. Kommer ind pa afde-

64. Boedeker (1997) 142.
65. Lech (2016) vers 1378-1388; Knox (1977) 208.

66. Stridsberg forestiller sig det samme, som det antikke publikum nok ogsa har teenkt: “att Euripides’
antika drama Medea ger uttryck for det patriarkala samhillets totala mardrom: att den svikna
kvinnan slar tillbaka” (Angstrém (2009)). Det er bemeerkelsesveerdigt, hvordan Stridsberg dyrker
det subversive potentiale ved at portrettere en Medea, der ikke kan geres ansvarlig for sine
handlinger.

67. Stridsberg (2023) 147.
68. Lech (2016) vers 1394—1395.

AIGIS 25,2 12



lingen efter at have knivdreaebt begge sine sgnner [...] Indleegges pa afdelingen til obser-
vation, mens hun venter pa rettergang og derefter udvisning til sit hjemland ...

Stridsberg har méske netop undladt at kalde sit drama for Medea, fordi hun har
villet fremhzeve det dystopiske Medealand som en almenmenneskelig tilstand, der ikke
er forbeholdt en enkelt ulykkelig: “Jag tinkte pa Medealand som ett tillstand vi alla kan
hamna i eller snudda vid. Jag tycker om att tdnka pé vérlden s&, och pa teatern sa. Vi
tillhoér alla samma stycke blédande minsklighet. Medea hér ihop med oss”’® Nar
Stridsberg heevder, at alle elskende mennesker kan ende i Medeatilstanden,” ma det
nedvendigvis betyde, at hun ikke betragter Medea som et enkeltindivid i en
undtagelsessituation.

Hun fremheever sarbarheden som et grundleeggende vilkir, som Medea — idet hun
er en del af den “blodende menneskehed” — ogsd er underlagt, fordi hun umuligt kan
opgive sin keerlighed til Jason. Hos Stridsberg er Jasons utroskab den gnist, der
antender konflikten, og som det star uden for Medeas magt at eendre, samtidig med at
det ikke er muligt for hende at holde op med at elske ham. Forste gang han optreeder pa
scenen, ligger han og prinsessen sammenfiltrede i en stor seng, som pa et tidspunkt
bliver skubbet hen til Medea og standser lige foran hende, mens lydsporet til en porno-
film korer i baggrunden. Herfra envejskommunikerer Jason postcoitalt til hende (ifelge
regien har han “sgvn og sex i gjnene” og taler “slebende, ugideligt”):”> “Hej Medea,
hvordan gér det med dig og bernene [...] Sig til, hvis du har brug for penge. Jeg kan
hjelpe jer den forste tid, indtil du kommer i gang med dit eget igen. Du kan bare
ringe””® Alle dem, der synes Jason er et skvat og en keempe idiot, reekker lige hdnden
op, men han er jo samtidig absurd morsom i rollen som drengergvsplayer. Derfra hvor
Medea stér, bliver hun dog pa neermeste hold vidne til bade Jasons sexliv og hans stra-

lende forelskelse i prinsessen,” og hun oplever naturligvis begge dele som den totale

69. Stridsberg (2023) 148-49.
70. Angstrem (2009).

71. Samme reesonnement findes i Senecas Medea, men dette ma veere et tilfeelde. I et interview i dag-
bladet Information er Stridsberg citeret for at sige, at hun holdt sig til én udgave af Euripides’
Medea, “leste teksten to gange og skrev umiddelbart efter sin egen version, hurtigt og med Euri-
pides’ Medea i tankerne” (Sekjeer 2009).

72. Stridsberg (2023) 24.
73. Stridsberg (2023) 24.
74. Stridsberg (2023) 109-12.

AIGIS 25,2 13



ydmygelse. Herefter er hentydningerne til selvmord tilbagevendende og findes ogsa i
den afsluttende scene.”

Euripides’ Medea inkarnerer det fremmede, som overskrider greensen for det kvin-
delige og i sidste ende ogsa det menneskelige, og derfor holdes hun ud i strakt arm som
et eksempel pa det uforstielige — andetheden i dens mest koncentrerede aftapning.
Det, der star tilbage i Euripides’ Medea, er det ufattelige, og konfronteret med dette
ufattelige bliver vi som publikum eller leesere tvunget til at dveele ved det, lade det
klinge videre i os, nar vi forlader veerket. Stridsberg omfavner Medea og fastholder, at
hun er et sarbart individ, der harer sammen med os. Det vaekker mindelser om Asta
Olivia Nordenhof, der i en Facebookopdatering fra den 7. januar 2014 skrev, at hun
onskede, at litteraturen skulle veere “synlig som et muligt sted at ga hen, for dem der
mangler steder at ga hen” Stridsbergs projekt er mdske snarere at skabe fiktive
personer, der mangler steder at ga hen, og placere os som leesere eller publikum i rollen

som mennesker, det bor veere muligt at gd hen til.

Prisen for en sympatisk Medea

Medealand transformerer Euripides’ Medea for at kaste sig ind i en aktuel samtale om
keerlighed, der bliver sa destruktiv, at den ender med mord og selvmord. I denne
samtale udseettes hovedkarakteren for en neesten total omvending af den oprindelige
Medeas mest fremtreedende treek: kompleks heevngerrighed, retorisk overlegenhed,
barbarisk mystik og guddommelig distance. Prisen for at fa en sympatisk Medea er, at
man ma give afkald pa alt det ekstraordineert vilde, hun oprindeligt besad, men som
Stridsberg selv forteller, er dette i hendes gjne ikke et tab; det var faktisk det allervig-
tigste at eendre, fordi hun enskede, at vi fik gje for mennesket Medea i stedet for kun at
se monsteret.

Stridsberg betragter Medea som et menneske, der udseettes for et overgreb; fordi
ingen griber hende, er samfundet skyldig i den forbrydelse, som hun slet ikke er sig
bevidst, og som kunne have veeret undgaet. Veerket insisterer pd empati som funda-
mentet for samtale og samfund ved at vise os, hvilke voldsomme konsekvenser vi ellers

vil veere nedt til at acceptere. I denne forstand er Medealand subversiv og et eksempel

75. Stridsberg (2023) 147.

AIGIS 25,2 14



pa, hvordan antikkens myter stadig har potentiale til at gribe ind i vores verden og i
deres transformere(n)de tilstand tilbyde en mulig forstielsesramme for vores egen tid

og dens seerlige problematikker.

Bibliografi
Blondell, R., Zweig, B., Rabinowitz, N.S. & Gamel, M-K. 1999. Women on the Edge:
Four Plays. London.

Boedeker, D. 1997. “Becoming Medea — Assimilation in Euripides” i Clauss & Johnston
(1997) 127-48.

Christensen, J. 2008. “Medea — en mytologisk biografi,” Aigis 2: 1-31.

Clauss, J.J. & Johnston, S.I. (eds.) 1997. Medea — Essays on Medea in Myth, Literature,
Philosophy, and Art. Princeton.

Graf, F. 1997. “Medea, The Enchantress from Afar — Remarks on a Well-known Myth,’
i Clauss & Johnston (1997) 21-43.

Johnston, S.I. 1997. “Introduction,’ i Clauss & Johnston (1997) 3-17.

Knox, M.W. 1977. “The Medea of Euripides,” i Greek Tragedy. Yale Classical Studies 25.
Cambridge, 193-225.

Kyrklund, W. 1966. Medea fra Mbongo. Kebenhavn.
Lech, M.L. 2016. Euripides Medea. Kebenhavn.

Lech, M.L. 2021. “Medea, den succesfulde barnemorderske” https://baggrund.com/
2021/08/20/medea-den-succesfulde-barnemorderske/ (besagt 27.07.2025).

Ple¢as, T. & Pordevi¢, A. 2023. “Medea: Greek Myth and Peculiar Identity”, Glasnik
Etnografskog instituta 71.1: 45—62.

Quin, E. 2024. Medea. New York.

Sekjeer, K. 2009. “Medealand: Verdenshistoriens ondeste skilsmisse” https:/
/www.information.dk/kultur/2010/11/medealand-verdenshistoriens-ondeste-
skilsmisse (besogt 27.07.2025).

AIGIS 25,2 15


https://baggrund.com/2021/08/20/medea-den-succesfulde-barnemorderske/
https://baggrund.com/2021/08/20/medea-den-succesfulde-barnemorderske/
https://www.information.dk/kultur/2010/11/medealand-verdenshistoriens-ondeste-skilsmisse
https://www.information.dk/kultur/2010/11/medealand-verdenshistoriens-ondeste-skilsmisse
https://www.information.dk/kultur/2010/11/medealand-verdenshistoriens-ondeste-skilsmisse

Sem-Sandberg, S. 2012. “Efterord”, i Stridsberg, S. Medealand och andra pjdser.
Stockholm, 455-63.

Sourvenou-Inwood, C. 1997. “Medea at a Shifting Distance — Images and Euripidean
Tragedy, i Clauss & Johnston (1997) 253-96.

Stridsberg, S. 2023. Medealand & andre stykker. Kebenhavn.
Wolf, C. 1998. Medea — a Modern Retelling. London.

Wyles, R. 2014. “Staging Medea,” i D. Stuttard (ed.). Looking at Medea — Essays and a
Translation of Euripides’ Tragedy. London, 47-63.

Angstrom, A. 26.02.2009. “Ny Medea speglar var tids utsatthet,” Svenska Dagbladet,
https://www.svd.se/a/2a267676-0e83-34ff-8ea8-24679calfd7e/ny-medea-
speglar-var-tids-utsatthet (besagt 27.07.2025)

AIGIS 25,2 16


https://www.svd.se/a/2a267676-0e83-34ff-8ea8-24679ca1f47e/ny-medea-speglar-var-tids-utsatthet
https://www.svd.se/a/2a267676-0e83-34ff-8ea8-24679ca1f47e/ny-medea-speglar-var-tids-utsatthet

