Apollonios Rhodios’ Argonautika bog 3, vers 844-66.
Komparativ-mytologisk analyse

Tore Rovs Kristoffersen

Indledning

I denne artikel diskuterer jeg myten om den leenkede Prometheus og besleegtede myte-
motiver i andre traditioner. Tidligere forskning har indtaget to grundpositioner; den
graeske myte er enten resultatet af diffusion fra Kaukasus, hvor myten om “den leenkede
keempe” er udbredt, eller den er nedarvet fra en indoeuropeeisk urmyte, som ogsd har
affedt oldindiske og norrgne versioner. Jeg argumenterer i det nedenstaende for, at en
episode fra Apollonios Rhodios’ Argonautika indeholder evidens, som ikke tidligere er
blevet diskuteret i forskningen. Efter en gennemgang af den hidtidige forskning
praesenterer jeg den greeske tekst og en dansk overseettelse efterfulgt af min diskussion
af de relevante elementer i episoden. Jeg konkluderer, at Apollonios’ tekst stotter anta-

gelsen om en myte nedarvet fra urindoeuropeisk.

Den leenkede ildgud: tidligere forskning

En kendt forteelling om den norrene mytologiske figur Loke omhandler om den straf,
han blev palagt efter drabet pa guden Balder. Myten findes i Den poetiske Edda
(Volvens spddom 35, prosa-epilogen til Lokes ordstrid), samt i Snorres Edda (Gylfis
bleendvcerk 50). Sidstneevnte kilde er den mest detaljerede og citeres her i Lembek og

Stavnems overseettelse.’

“Nu var Loke fanget uden frit lejde, og man tog ham med hen i en hule.
Der fandt de tre flade sten og satte dem pa hgjkant og bankede hul igen-
nem hver af stenene. Sa blev Lokes sgnner Vali og Narfi fanget. Aserne for-
vandlede Vali til en ulv, og han sgnderrev sin bror Narfi. Da tog aserne
hans tarme, og med dem bandt de Loke hen over de tre sten — en under

skuldrene, en anden under leenden og den tredje under kneehaserne — og

1. Lembek & Stavnem (2012) 83—84.

AIGIS 25,2 1



bandene blev til jern. Sa tog Skade en giftslange og satte den fast over ham,
sa giften fra slangen kunne dryppe ham ned i ansigtet. Men hans kone
Sigyn star hos ham og holder et vaskefad ind under giftdraberne. Og nar
vaskefadet er fuldt, gar hun hen og temmer det for gift, og imens drypper
giften ned i hans ansigt. Da rykker det sa voldsomt i ham, at hele jorden

ryster. Det kalder I jordskeelv. Der ligger han bundet til ragnarok.”

Det har leenge veeret bemeerket, at denne myte i pafaldende grad minder om den
greeske myte om den bundne Prometheus, til hvilken de vigtigste kilder er Hesiods
Theogoni (vers 507-616) og Aischylos’ Den bundne Prometheus.” Titanen og kultur-
herosen Prometheus forbred sig mod guderne og blev ligesom jeetten Loke straffet ved
at blive leenket til en klippe, hvor han blev udsat for en evigt gentagen tortur af et over-
naturligt dyr, ernen, der hver dag spiste af hans lever, som hver nat voksede tilbage.
Ligeledes gammel er observationen, at en lignende myte findes i forskellige (georgiske,
tjerkessiske, ossetiske, armenske, mfl.) versioner i Kaukasus.® De kaukasiske myter
omhandler en keempe (nogle gange portraetteret som kulturheros), der straffes af Gud
ved at blive leenket til en peel i en klippehule pa bjerget Elbrus. Han udseettes for evigt
gentagen tortur, ofte ved at leenkerne pa forskellige mader gradvist svinder ind for blot
med ét at vokse sig tykke igen, lige for keempen nar at slippe fri, eller at keempen evigt
ma streekke sig efter mad og drikke, der lige akkurat er udenfor hans reekkevidde; i
andre versioner — relevant for sammenligningen med Prometheus — angribes den
leenkede keempe af en dagligt tilbagevendende orn, der sder af hans hjerte. Keempen
forarsager jordskeelv enten ved sine vredesudbrud eller i sine forseg pa at vride sig fri af
sine leenker.

Forslagene til forklaring pa lighederne mellem disse myter er mange. Generelt
anses tilfeeldig lighed for usandsynlig. En af de mest indflydelsesrige behandlinger af
emnet, foretaget i starten af 1900-tallet af danske Axel Olrik, konkluderer at myten er

lant fra Kaukasus og kommet til greekerne i flere bglger, begyndende med den greeske

2.  Etoverblik over forskningshistorien findes hos Hansen (2007).

3. Ofte er kilderne folkloristiske beretninger af nyere dato, men den armenske version findes allerede
hos Moses Khorenatsi (9. arh. f.Kr.); herudover bidrager spredte referencer til en leenket keempe pa
Kaukasus (delvist sammensmeltet med Prometheus) hos antikke forfattere til antagelsen om, at den
kaukasiske mytekreds er gammel. Se overblikket hos Hansen (2007) 67-81.

AIGIS 25,2 2



kolonisering af Sortehavets kyster omkring 8.-6. drhundrede f.Kr.* Her kan man seerligt
bemeerke, at senere greesk-romerske kilder alle placerer Prometheus’ bjerg netop i
Kaukasus, hvilket ikke neevnes i de tidligste kilder (Hesiod, Aischylos).5 Andre forskere
som Charachidzé antager ogsé diffusion mellem Hellas og Kaukasus, men forholder sig
mere agnostiske i forhold til i hvilken retning.® Med hensyn til den norrgne myte
antager Olrik, at ogsé denne har sin oprindelse i (det nordlige) Kaukasus, hvorfra den
er vandret og engang har ndet Norden.” Hansen helder til en oprindelse i Kaukasus,
men papeger det usikre i, at der de tre traditioner imellem er elementer, der er delt
mellem to af versionerne med udelukkelse af den tredje, men at det forskelligt, hvilke
to der deler et givent element.® Idéen om, at den graeske og den norrgne myte kunne
veere nedarvet fra urindoeuropeisk, er blevet kritiseret pa grund af antagelsen om, at
det kaukasiske mytekompleks er gammelt, og det faktum, at de fleste etnolingvistiske
grupper i Kaukasus, hos hvem man finder motivet, ikke er indoeuropziske.” Dog er der
ogsa blevet foresldet en mellemvej, nemlig den at forholdet mellem den greeske og nor-
rone myte pa den ene side og den kaukasiske pa den anden skyldes kulturel udveksling
med dybe forhistoriske redder; ifelge denne teori har vi at gore med et mytemotiv, der
var i omlgb blandt de forhistoriske folk, der talte forloberne for de nuveerende kauka-
siske sprog, og de folk, der talte urindoeuropzisk.'’ Sidstneevnte er efterhdnden meget
sikkert identificeret med de steppenomader der beboede de pontisk-kaspiske stepper
nord for Kaukasus i bronzealderen (tredje &rtusind f.Kr.)."" Mytekomplekset i hhv. den
graeske og norregne og de kaukasiske traditioner skal altsa fores tilbage til denne periode
og er blevet mundtligt overleveret frem til den forste attestering i de respektive kilder.

Det kan dog ikke udelukkes, at der ogsa kan veere forekommet konvergens, seerligt

Olrik (1913); jf. Hansen (2007) 91; Wilhelm (1998) 151.

Hansen (2007) 85-85, 102.

Charachidzé & Dumézil (1986); jf. Hansen (2007) 91-92.

Olrik (1913) 139-40; jf. Hansen (2007) 91.

Hansen (2007) 102-3.

Wilhelm (1998) 150; Hansen (2007) 91-92. De indoeuropeeiske sprog armensk og ossetisk er senere

W ® N OO

ankomne til omridet end de sprog, der tilherer de kaukasiske sprogfamilier, der, som navnet an-
tyder, anses for oprindelig hjemmeheorende i Kaukasus (jf. Polinsky 2021).

10. Charachidzé (1968) 333—34, citeret og kritiseret af Wilhelm (1998) 152; Vassilkov (2020).

11. Vassilkov (2020) 459-62; Kroonen et al. (2022); Anthony (2023).

AIGIS 25,2 3



mellem den greeske og kaukasiske version, hvor kontakten i historisk tid ville have faci-
literet diffusion i den ene og/eller anden retning."

Den indoeuropeiske anpart i mytekomplekset er dog i de seneste ar blevet yderli-
gere underbygget af Riccardo Ginevra, som i to artikler analyserer en reekke etymolo-
giske og poetisk-formulaiske elementer, som viser, at den greesk-norrene myte udger
en del af et storre narrativ, hvoraf der findes spor i germanske, graeske og oldindiske
(vediske) kilder.

Den forste af disse artikler (Ginevra 2018) beskeeftiger sig med en central figur i
den norregne myte, nemlig Lokes hustru Sigyn. Hun neevnes kun fa steder i kilderne, og
kun i forbindelse med Lokes straf (se ovenfor). Der findes altsé ingen mytologi omkring
hende, udover hendes rolle med at opsamle og bortheelde slangens gift fra Loke.
Ginevra argumenterer for, at hendes navn, Sigyn, oprindeligt var et talende navn, der
henviste til netop denne rolle. Dette underbygges af information fra det ligeledes indo-
europeiske sprog vedisk (sanskrit), talt i oldtidens Indien, hvortil den tidligste kilde er
Rigveda (komponeret i perioden 1500-1200 f.Kr.). Ginevra sammenligner her Sigyn
med det vediske upa-sécani-, som refererer til en stor ske eller kop, som blev brugt i
oldindiske ritualer til at heelde drikofferet (bestdende af saften fra soma-planten og/
eller malkeprodukter som smeltet ghee) i offerilden, personificeret i ildguden Agni."
Ordet bestar af et preefiks upa- ‘imod, neer, ned’ og et feminint substantiv secari-
‘osning, steenkning, som etymologisk kan afspejle et urindoeuropeeisk *seik"-én-ih,-,
afledt af roden *seik”- ‘heelde, ose, steenke, som genfindes i vedisk sificdti ‘han/hun
heelder; ungavestisk hincaiti ‘d.s, oldkirkeslavisk siicati ‘at urinere; oldhejtysk sihan ‘at
si, filtrere, dansk si (osv.)." Ifolge Ginevra afspejler det norregne Sigyn et urgermansk
*sigunjo, som igen gar tilbage til urindoeuropeeisk *seik"-y-iéh,-, altsa en form, der er
identisk med det *seik*-én-ih,-, der ligger bag vedisk upa-sécarni-, blot med et andet
aflydstrin. Sigyns navn skal altsa forstas som ‘hende, der eser/heelder, en betydning,

som ikke leengere var gennemskuelig for Snorre og hans samtidige, men som antyder, at

12. Wilhelm (1998) 155 papeger, at myter typisk ikke lanes i deres helhed, og anser det for sandsynligt,
at en allerede eksisterende greesk Prometheus-skikkelse har overtaget karaktertreek fra den kauka-
siske keempe.

13. Ginevra (2018) 70-73. Jf. Rigveda bog 10, hymne 21, vers 2 “The pouring(-ladle) [= upasécani] pur-
sues you, o Agni, as does the oblation whose course is straight” (oversat af Jamison & Brereton
2014. Min tilfgjelse i skarp parentes).

14. Rix et al. (LIV?) 523.

AIGIS 25,2 4



figuren, savel som myten selv, afspejler en arv fra urindoeuropeeisk tid. Sigyn tjener
netop samme rolle — at heelde veeske bort fra og dermed indirekte pa Loke — som den
vediske upa-secani- ‘offer-ske, nemlig at heelde drikofferet pa ildguden Agni. Ginevra
argumenterer saledes for, at forteellingen om Sigyn og Loke repreesenterer en mytologi-
sering af offerhandlingen, hvor drikoffer heeldes i den personificerede ild, et ritual, som
altsa ma fores tilbage til et tidspunkt i forhistorien, hvor de germanske og indiske
sproggrene endnu ikke havde udskilt sig fra det feelles ursprog."

I den anden artikel (Ginevra 2023) underbygges dette argument yderligere, idet
forfatteren argumenterer for, at motivet indgar i et storre mytekompleks kaldet “Ildgu-
dens leenkning”, som kan rekonstrueres pa baggrund af norrene, oldindiske og greeske
kilder."® Som afggrende tegn p4, at vi har at gere med en myte, der er nedarvet fra ur-
indoeuropeeisk, fremheever Ginevra, at de forskellige versioner af myten er preeget af
brugen af identiske formulaiske vendinger til at beskrive alle centrale dele af narrativet;
dette er et tegn pa, at de forskellige versioner af myten nedstammer fra samme urindo-
europezeiske poetiske tradition, og altsa er overleveret mundtligt igennem generationer i
en traditionel sprogdragt, der gér tilbage til dette feelles udgangspunkt.” Nedenfor
opsummeres Ginevras rekonstruktion af myten med forfatterens egen underinddeling
(“thematic frame” a-e):

a. Myten omhandler en ildgud (Agni, Loke, Prometheus),' hvis hustru
er en kvinde, som er forbundet med stremmende veesker (det
personificerede drikoffer Svaha, Sigyn, Okeaniden Hesione). Ildguden
forarsager, enten direkte (Agni) eller indirekte (Loke), at en lysets gud

(solguden Sirya, lysguden Balder) draebes med pileskud (dette

15. Ginevra (2018) 73.

16. Den poetiske Edda, Snorres Edda; Rigveda, S'atapathabrdhmana, Mahabharata; Hesiods Theogoni, Ais-
chylos’ Den bundne Prometheus. Derudover finder Ginevra reflekser af motivet i forskellige olden-
gelske kilder, som ikke vil blive diskuteret her.

17. Ginevra (2023) 205-9 redeger for sin metode. Se I gvrigt Schmitt (1967); Watkins (1995); West
(2007) om det urindoeuropeeiske Dichtersprache og om rekonstruktionen af myter p& baggrund af
nedarvede formler i de enkeltsproglige poetiske traditioner.

18. Agni (agni-) er bade det almindelige vediske ord for ild og navnet pa ildguden. I navn og veesen re-
preesenterer han en mere eller mindre direkte videreforelse af den urindoeuropeiske ildgud (Kri-
stoffersen under bedommelse). Antagelsen af Loke som oprindelig ildgud var udbredt i forskningen
pé Jacob Grimms tid, men er siden blevet kritiseret (jf. Simek 2006: 254). Nyere forskning har dog
pa ny understreget Lokes teette forbindelse til ild og hans (delvise) afstamning fra den urindoeuro-
peiske ildgud (Ginevra 2018; 2023; Heide 2011; Kaliff & Oestigaard 2023: 32-35).

AIGIS 25,2 5



element findes ikke i greesk, hvor Prometheus’ forbrydelse er en
anden).”

b. Ildguden flygter og gemmer sig i vand (ikke i greesk), inden han
endelig fanges af de andre guder.

€. Guderne binder ildguden til et sted, som repreesenterer offeralteret.
Dette er eksplicit i den vediske version og implicit i den norrgne: det
oldindiske offeralter bestar af tre bunker af sten, hver identificeret
med en af Agnis kropsdele, mens Loke bindes til tre sten, hver
identificeret med en af Lokes kropsdele. Ifglge Ginevra er der her en
indirekte overensstemmelse i den greeske myte, idet han analyserer
motivet med grnen, der sder af Prometheus’ lever, som en parodi pa
offerhandlingen.”

d. Efter leenkningen heldes veeske ud over ildguden: drikofferet i den
oldindiske version, gift i den norregne. Ifglge Ginevra finder man ikke
dette element i den greeske myte.

e. Ildgudens senere frigerelse er forbundet med odeleeggelse og
undergang; dette er tydeligst i den norrene version, hvor Loke szettes
fri ved Ragnarok, men indirekte hentydninger til det findes ogsa i
vedisk og greesk.

Ginevra forstar dette rekonstruerede narrativ som en forteelling om teemning af ildens
destruktive kreefter, sa denne kunne indga i den ordnede verden, ved at udgere mediet

for menneskers ofre til guderne.”

Argonautika bog 3, vers 844-66
Jeg vil i det nedenstaende argumentere for, at den greeske tradition byder pé et endnu
overset komparandum til myten om “Ildgudens leenkning” Som vi har set, har tidligere

analyser taget udgangspunkt i de eeldste og mest omfattende greeske kilder, nemlig

19. Prometheus’ tyveri af ilden, for hvilket han straffes, anses ligeledes for at veere en nedarvet indoeu-
ropeeisk myte, men har altsa i Ginevras analyse ikke oprindeligt veeret en del af myten om “Ildgu-
dens leenkning” (jf. Ginevra 2023: 234 med henvisninger).

20. Ginevra (2023) 237 med henvisning til Vernant (1989); Prometheus er som bekendt den, der grund-
lagde offerinstitutionen.

21. Ginevra (2023) 247.

AIGIS 25,2 6



Hesiod og Aischylos. Der er dog ingen grund til at antage, at senere kilder ikke kan
indeholde spor af en gammel tradition, som af den ene eller anden grund har veeret
udeladt af de tidligste forfattere eller ikke er tidligere overleveret. Saledes finder vi i
Apollonios Rhodios’ Argonautika bog 3, vers 844-66 (fra tredje &rhundrede fKr.)
detaljer af Prometheusmyten, som ikke er overleveret hos nogen tidligere forfatter.
Moderne kommentatorer finder dog indicier for, at Apollonios har overtaget episoden
fra Sophokles’ nu tabte tragedie De kolchiske kvinder (KoAyides), hvorfra han ogsé har
ladet sig inspirere pa en raekke andre punkter i sit vaerk.”” Nedenfor gengives den
greeske tekst efterfulgt af min danske overseettelse. Teksten er understreget pa steder,

der er centrale for den videre diskussion. Herefter folger min analyse af episoden.

71 8¢ Téws yhapupfs é€eireTo pwplapmoio
845 papuakov oppa 1€ paot [Tpounbeiov karéeabar.
TR €l K€V, VUYLOLO LY APeTaaLevos Ovéeaaiy

Aalpav povvoyéveiay, €0v Oéuas iKpualvoLTo,

ORI e 3 e e A A~ A
N T av oy OVTE PMKTOS €0L XAAKOLO TU7T270'LV

ovTe kev atbopévw Tupt eikador, aAAa kai aAk)

850 Aw(TEPOS KELY' Muap OUWDS KAPTEL TE TENOLTO.

mpwTodVES T0Y’ dréoye kaTaoTdEavTos épale

aleTod wunoTéw kvnuots évt Kavkaoiowow

aipatoevt’ iydpa [Tpoundhos woyepoio.

700 8’ 7701 AvBos pev Goov TYVLOY VTrepOey
855 xpoufi Kwpvkiw ikehov kpdkw é€epadvn,
kavAolow didvpotow émnopov- 18’ évl yain

\ ’ b ’ 14 e/
TOPKL VEOTUNTW EVAALYKLY ETAETO pila.

~ e/ ) 2 9 \ b / ~
7S olmy T’ év Gpeaat keawny ikpada ¢nyod

Kaoin év koxAw aunoato dpappacaesbat,

860 ETTO MEV AEVAOLTL AOETTAUEYT) VOATETTLY,

emtaxt ¢ Bpiuw kovpoTpodov aykaréoaoa,

22. Welcker (1839) 335; Vian & Delage (1961) 135; Radt (1999) 318; Jebb, Headlam & Pearson (2010)
20. Derudover finder vi referencer til det promethiske cl)dppal(ov, som teksten omtaler, hos en reekke
senere forfattere. Mest omfattende i Valerius Flaccus’ latinske Argonautika, samt en reekke spredte
referencer hos béde greeske og romerske forfattere; jf. Vian & Delage (1961: 135).

AIGIS 25,2 7



Bpipw vvkTimolov, yboviny, évépoiow avacoav,
’ 2\ \ \ by ’ ’
Avyain €vi vukTL oVY 0praiols papeecaiy-

puknOu® &’ virévepfev épeuvn oeteTo yata

865 bilns Teuvouévns Tirnyidos, éoTeve &’ adTos

b ~ ’ 9 ’ ’ \ 9 ’
lameToto mats ovap mept Buuov aAvwy.

Altimens hentede hun® fra sin smukt forarbejdede kiste
845 frem et medikament, som er kendt ved navnet promethisk.
Han, som serger for forst at formilde den enb&rne Daira™

gennem natlige ofre, og salver sit legeme med det,

bliver usarlig overfor sted af den skinnende bronze,

end ikke teerende flammer vil da kunne gore ham skade,

850 han vil for én enkelt dag veere meegtigst i mod og i styrke.

Planten spirede frem, hvor jorden blev tveettet af drdber,

dengang den rat ked sedende orn pa Kaukasos’ tinder

spildte den pinte titan Prometheus’ blodige ichor.

Derfra kom der en blomst, en alen i hgjde, til syne.

855 Farven, den bar, var fuldkommen lig den korykiske safran.

Baret af dobbelte stilke var planten, men nede i jorden

voksed en rod, der fremstod som kgd, man netop har skaret.

Saften, der ligned den sorte, som flyder fra bjergenes ege,

havde hun heldt i en kaspisk skal for at fremstille salven,

860 efter hun forst havde badet i syv uophgrlige stremme

og havde kaldt syv gange pa Brimo,” som opfostrer ungdom,
Brimo, der vandrer i natten, den underjordiske dronning,
midt i mulmet og morket draperet i sortladne kapper.

Og gennem jorden den mgrke der gik med et brgl nu en skeelven,

865 da den titaniske rod blev skéret, og Japetossgnnen®

udstadte selv et lidelsessuk, betynget af smerte.

23. Medea.

24. Etandet navn for Hekate.
25. Etandet navn for Hekate.
26. Prometheus.

AIGIS 25,2 8



Episoden har en reekke slaende lighedspunkter med myten rekonstrueret af Ginevra —
serlig den norrgne version — svarende til Ginevras “thematic frame” (a) og (d):

+ En central rolle spiller Medea, som i denne episode er travlt beskeeftiget med at
helde magiske vaesker — hun bader i syv evige stromme” som en del af
forberedelserne til sine hekserier (vers 860), hun samler veesken associeret med
Prometheus’ lidelse i en beholder, en kaspisk (snegle- eller muslinge-)skal (vers
859), hvoraf hun fremstiller det medikament, som giver overnaturlige evner til
den, der salver sit legeme med det (ikuaivoi7o, vers 847). Sidstnaevnte foregriber
en senere episode i bog 3 (vers 1042-50), hvor Medea overbringer salven til
Jason, Medeas fremtidige seegtemand, som salver sig med den. Medea svarer her
til Sigyn, der (som beskrevet ovenfor) beerer et navn med betydningen “den, der
heelder”, og hvis rolle det er at samle veesken associeret med Lokes lidelse i en
beholder. Ligesom Medea forarsager Sigyn (dog ufrivilligt), at veesken bliver
heeldt ud over hendes @egtemands krop. Medea fremstilles samtidig som
udferende ofre (til Hekate), det eksplicitte tema i den vediske myte sével som
det bagvedliggende i den norrene.

o Veesken, som Medea fremstiller, beskrives som et ¢apuakov (vers 845;
pappacaeabai, vers 859), der som bekendt er et tvetydigt begreb, der deekker
over ‘leegemiddel; ‘tryllemiddel; savel som ‘gift, en tvetydighed, som kunne ses
som et ekko af slangens gift fra Snorres myte. Det promethiske medikament har
et seerligt forhold til ild, idet det gor den salvede usarlig overfor dette element
(vers 849), mens slangens gift har den preecis omvendte evne, nemlig til at skade
Loke, den oprindelige ildgud.

o DPrometheus’ tortur involverer veeske heeldt pd jorden, specifikt hans ichor,
guddommelige blod (vers 851-53). Dette modsvares i den norrgne myte af
Sigyn, der helder slangens gift bort, nar hendes skal er fuld, hvilket forarsager
Lokes lidelse.

+ Prometheus’ lidelse beskrives som forarsagende jordskeelv (vers 864-66). Dette
sker, nar plantens rod skeeres, og man skal her bemeerke, at roden beskrives i

toner, der sterkt antyder, at den fortsat er forbundet med Prometheus’ krop

27. Eller “syv gange i evige stremme” (Friankel 1968: 395) — det greeske er her tvetydigt.

AIGIS 25,2 9



(vers 854-56).° Her ser vi ogsd et direkte parallel til den norrgne myte, hvor

Lokes smerte ved kontakt med slangens gift udleser jordskeelv.

Disse elementer, som saetter Prometheus i endnu teettere forbindelse bdde med den
kaukasiske keempe og med Loke, synes ikke tidligere at veere blevet beskrevet. Séledes
bemeerker Olrik, at “de veesentlige treek, jordskeelv og ragnarok, mangler netop hos
Prometheus”” mens West, mere overraskende, bemzrker at “[iJn the Greek myth these
logical connexions are lacking”, med henvisning til den kaukasiske mytes eetiologiske
funktion i forhold til at forklare, hvor jordskelv stammer fra.** P& lignende vis
bemeerker Ginevra, at man i den greeske myte ikke finder motivet med gsning af veeske,
som ellers folger bindingen af ildguden i den norrene og indiske parallel.”® Begge
motiver optreeder dog her.

Hvordan skal disse paralleller forklares? Tilfeeldig lighed ber udelukkes som usand-
synlig. Derneest kunne man mistenke, at disse ligheder (ligesom Prometheus’ leenkning
generelt) kan forklares ved, at vi har at gere med en vandrende myte. Mens grekerne
kunne have lant jordskeelvsmotivet fra et kaukasisk forleeg, er der dog to veesentlige for-
skelle: hvor den kaukasiske keempe forarsager jordskeelv enten ved sin vrede eller ved
sine forseg pa at vriste sig fri af sine leenker,” forarsager Prometheus jordskeelv ved sin
lidelse, hvilket leegger sig teettere op ad den norrene myte. Derudover ser der ikke ud til
at findes noget forleeg blandt de forskellige versioner af den kaukasiske myte for
motivet med osning af veesker, som igen deles af den greeske, norrgne og oldindiske
version. Hvis vi har at gere med en vandrende myte, skulle vi altsa foresla en alternativ
rute og antage, at greekerne, efter at have lant myten fra Kaukasus, tilfgjede elementer
med osning af veeske. Man skulle herfra sa antage, at den greeske myte — eller neermere
Valerius Flaccus’ latinske Argonautica (bog 7, vers 355-70), som i det store hele folger
Apollonios’ version — havde tjent som inspirationskilde for Snorre eller hans umiddel-
bare forleeg. Men selvom det er en kendt sag, at Snorre indarbejder klassisk stof i sin

mytologi, synes det ikke at vere en oplagt tolkning her. De elementer, som de to myter

28. Vian & Delage (1961: 137); Frinkel (1968) 396.
29. Olrik (1913) 124.

30. West (1966) 314.

31. Ginevra (2023) 237.

32. Hansen (2007) 80.

AIGIS 25,2 10



har tilfeelles, er arrangeret helt forskelligt (se nedenfor). Strukturen i de to myter
adskiller sig altsa sa meget fra hinanden, at der i bedste fald kunne veere tale om, at
Snorre gengiver en meget forvansket version af originalen. Imod denne antagelse taler
ogsa det faktum, at overensstemmelserne mellem den norrene og den indiske version
af myten, som diskuteret ovenfor, er teettere end den mellem den norrene og den
graeske.

Den forklaring, vi star tilbage med, er, at Apollonios’ fortelling er nedarvet fra de
folk, der talte urindoeuropeisk, og dermed udger et kognat til den norrene og den
indiske myte. Den vigtigste prove pa en sddan antagelse, er — som allerede bergrt
ovenfor — om der er specifikke sproglige indikatorer for, at de forskellige myter
udspringer fra samme urindoeuropeiske poetiske tradition. Dette synes netop at veere
tilfeeldet. Som vi sd ovenfor, er navnet pa den centrale figur i den norrgne myte, Sigyn,
at tolke som et talende navn, der ikke leengere var forstaeligt for Snorre, men oprinde-
ligt beskrev hendes rolle i myten: Sigyn < urie. *seik"-n-iah, ‘den, der helder) afledt af
roden *seik"- ‘heelde’ Denne rod genfindes i greesk ikuas, -ados ‘veske, vede, fugtighed’
< urie. *sik"-mpy-, og det deraf afledte verbum ikuaivw ‘befugter, vaeder, salver’* Begge
ord genfindes i tekststykket hos Apollonios (ikuaivoiro, vers 847; ikuada, vers 858).
Disse ord er ikke hyppigt forekommende i epos; ikuas forekommer kun én gang hos
Homer (Iliaden bog 17, vers 392), hvor det bruges om fedt, der smeres ind i en
oksehud.* Hos Apollonios forekommer ikuds to gange, her og i bog 4 vers 680, mens
ikpaivw ikke er attesteret for Apollonios, hvor det forekommer her og i bog 4 vers 1066.

Udover at disse ord i sig selv er sjeldne i epos, er det her relevant at ikuas og ikuaivw

33. Trods den uventede spiritus lenis, som man ma forklare ved, at ordet stammer fra en psilotisk dia-
lekt, er der enighed blandt sproghistorikere om, at ordet stammer fra denne rod (/EW: 893-94;
GEW:1,717; DELG: 460; EDG: 584). Dog er dets -«- ikke den forventede greeske refleks af urie. *-k"-,
hvorfor Beekes (EDG) 584 i stedet rekonstruerer roden som *seik-. Nar jeg alligevel insisterer pé re-
konstruktionen *seik"-, skyldes det, at det kreeves af seerligt den germanske evidens (jf. Kroonen
2013: 421, 435; Ginevra 2018: 69). Jeg har andetsteds argumenteret for, at den uventede lydudvik-
ling *sik*-mp- > ikpas skyldes en seerlig greesk lydlov, som tilsiger, at labiovelarer mister deres labia-
litet for *m (Kristoffersen 2022).

34. “Som naar en Husbond befaler sit Tyende, Skindet at streekke
Af den forsvarlige Tyr, naar det forst er af Fedt [aAotdn] gjennemdrukket;
Lidt staae Karlene da i en Krinds fra hinanden, og hale
Dygtig, og Veedsken forsvinder, som Fedtet [ikuas] i Leederet kryber
Ved de mangfoldige Tag, og betydelig reekker sig Skindet”
(Iliaden bog 17, vers 389-93, oversat af Wilster 1836. Mine tilfgjelser i skarpe parenteser.)

AIGIS 25,2 11



ikke ser ud til at veere brugt i nogen tidligere attesteret tekst med henvisning til at
smore kroppen med salve.”” Nér ikuaivw forekommer i denne betydning i forbindelse
med netop denne myte, kan dette forklares med at ordet har en speciel tilknytning til
myten; jeg foresldr, at vi her ser en refleks af det poetiske formelsprog, som har veeret
tilknyttet denne urindoeuropeeiske myte, hvor roden *seik"- ‘heelde’ har haft en central
plads.

Hvis vi antager, at myten er nedarvet, vil det ogsa veere muligt at forklare den
anderledes struktur, vi finder i Apollonios’ fremstilling. Hvis man gar ud fra at den nor-
rone myte (som igen er strukturelt teet pd den indiske) videreforer ur-mytens oprinde-
lige struktur i grundleeggende traek, kan vi forklare den graeske version som et resultat
af en omorganisering af de elementer, vi finder i den version. Her synes det afgerende
at veere indfgrelsen af ornen som det element, der forarsager Prometheus’ pinsel. I ur-
myten har arsagen til ildgudens lidelse veeret den veeske, der blev heeldt ud over ham
(det er ikke muligt at sige, om dette oprindeligt var slangegift som i den norrene ver-
sion). Med indferslen af grnen — hvilket meget vel kan forklares som et element lant fra
den kaukasiske myte, som graekerne antages at have haft kendskab til** — blev motivet
med gsning af veeske skubbet i baggrunden. Veskens rolle var ikke leengere arsag til
Prometheus’ lidelse, men blev i stedet et biprodukt af hans lidelse: blodet spildt pa
jorden af grnen, resulterende i planten, som producerer medikamentet. Motivet med
kvinden, ildgudens hustru, der opsamler og heelder veesken, blev ligeledes sat udenfor
sin oprindelige sammenhsang. I Apollonios’ tekst er hun repreesenteret af Medea, som
ikke er ildgudens hustru, men Jasons, og det er Jason, hvis krop hun salver med den
vaeske, som tidligere heeldtes pa ildguden. Resultatet af denne omstrukturering af
myten er, at en reekke elementer, som tidligere var centrale, har faet et meget mere lost
tilhersforhold til myten om den bundne Prometheus. Det er muligt, at vi ogsa heri skal
se grunden til, at disse elementer er udeladt af de eldste bevarede kilder til Promet-
heusmyten (Hesiod, Aischylos). Derimod giver det mening at finde dem hos hos Apol-
lonios, der — i trad med den littersere smag i hellenistisk tid — har en forkeerlighed for

at inddrage obskur leerdom i sin poesi.

35. Dette ses ved en gennemgang af forekomsterne i TLG.

36. Se diskussionen ovenfor. Apollonios placerer den leenkede Prometheus netop i Kaukasus (4rgonau-
tika bog 2, vers 1246-50).

AIGIS 25,2 12



Konklusion

Hvis vi accepterer Apollonios’ Prometheus-episode som en nedarvet refleks af den
urindoeuropeiske myte rekonstrueret af Riccardo Ginevra, styrkes argumentet for den
indoeuropzeiske komponent i mytemotivet. Hermed udelukkes ikke, at lighederne
mellem den kaukasiske og graeske version af motivet til dels kan skyldes diffusion efter
graesk kolonisering af Sorthavsomradet. Men de komponenter af myten, som findes
hos Apollonios, viser, at jordskeelvseetiologien ogsé var en del af den greeske myte, og
deles altsa ikke af den norrene og den kaukasiske version alene. Jordskeelvseetiologien
ser derfor ud til at have veeret en del af den indoeuropeiske urmyte, og hermed bort-
falder et af argumenterne for at antage diffusion fra Kaukasus til Norden. Derudover
finder vi i Apollonios-episoden et centralt element, som deles af de to andre indoeuro-
peeiske versioner af myten, nemlig den kvindelige skikkelse, der heelder en veeske, som
kan tolkes som drikofferet, der haeldes i offerilden — et element, som ikke deles af den
kaukasiske tradition. Hermed underbygger evidensen fra Apollonios tolkningen af

motivet som en urindoeuropzeisk mytologisering af offerhandlingen.”

Litteratur

Anthony, David. 2023. The Yamnaya Culture and the Invention of Nomadic
Pastoralism in the Eurasian Steppes. The Indo-European Puzzle Revisited:
Integrating Archaeology, Genetics, and Linguistics, 13-33. Cambridge

University Press.

Charachidzé, Georges. 1968. Systéme religieux de la Géorgie Paienne. Paris: Francois
Maspero.

Charachidzé, Georges & Georges Dumézil. 1986. Prométhée ou le Caucase: essai de
mythologie contrastive. Flammarion.

37. Om urindoeuropeiske ritualer med drikofre i offerilden se i ovrigt Kristoffersen (under
bedsmmelse).

AIGIS 25,2 13



DELG = Chantraine, Pierre. 2009. Dictionnaire étymologique de la langue grecque:
Histoire des mots. (Ed.) Jean Taillardat, Alain Blanc, Olivier Masson & Jean
Louis Perpillou. 2éme ed. (Librairie Klincksieck. Série Linguistique 20). Paris:

Klincksieck.

EDG = Beekes, Robert Stephen Paul. 2010. Etymological dictionary of Greek. (Leiden
Indo-European Etymological Dictionary Series 10). Leiden & Boston (MA):
Brill.

Frankel, Hermann. 1968. Noten zu den Argonautika des Apollonios. Miinchen: Beck.

GEW = Frisk, Hjalmar. 1960. Griechisches Etymologisches Worterbuch. 2 vols.
(Indogermanische Bibliothek, 2. Reihe: Worterbiicher). Heidelberg: Carl
Winter.

Ginevra, Riccardo. 2018. Old Norse Sigyn (* seik*-np-iéh,-‘she of the pouring’), Vedic
sécani-‘pouring, Celtic Séequana and PIE* seik*-‘pour. Proceedings of the 29th
Annual UCLA Indo-European Conference. Bremen: Hempen, 65-76.

Ginevra, Riccardo. 2023. Loki’s chains, Agni’s yoke, Prometheus Bound, and the Old
English Boethius. Indogermanische Forschungen 128(1). 203—-252.

Hansen, William. 2007. Prometheus and Loki. Classica et Mediaevalia. Danish Journal
of Philology and History 58. 65—118.

Heide, Eldar. 2011. Loki, the “Vitte”, and the Ash Lad: A Study Combining Old
Scandinavian and Late Material. Viking and Medieval Scandinavia 7. Brepols.
63-106.

IEW = Pokorny, Julius. 1959. Indogermanisches Etymologisches Worterbuch. Bern &

Miinchen: A. Francke.

Jamison, Stephanie W. & Joel Peter Brereton. 2014. Rigveda: the earliest religious
poetry of India. Oxford: University Press.

Jebb, Richard Claverhouse, W. G. Headlam & A. C. Pearson (eds.). 2010. The
Fragments of Sophocles. Vol. 2. (Cambridge Library Collection - Classics).
Cambridge: Cambridge University Press.

AIGIS 25,2 14



Kaliff, Anders & Terje Oestigaard. 2023. Indo-European Fire Rituals: Cattle and
Cultivation, Cremation and Cosmogony. Vol. 1. Oxford: Routledge.

Kristoffersen, Tore Rovs. 2022. A note on Greek ikuas. Indogermanische Forschungen
127(1). 201-212.

Kristoffersen, Tore Rovs. under bedemmelse. Through fire and butter — Indo-
European etymology and ritual reconstruction.

Kroonen, Guus. 2013. Etymological dictionary of Proto-Germanic. (Leiden Indo-

European Etymological Dictionary Series). Leiden & Boston: Brill.

Kroonen, Guus, Anthony Jakob, Axel I. Palmér, et al. 2022. Indo-European Cereal
Terminology Suggests a Northwest Pontic Homeland for the Core Indo-
European Languages. PLOS ONE 17(10). e0275744. doi:10.1371/
journal.pone.0275744.

Lembek, Kim & Rolf Stavnem. 2012. Snurri Sturluson. Edda. Gyldendal.

LIV2 = Rix, Helmut & Martin Joachim Kimmel (eds.). 2001. Lexikon Der
Indogermanischen Verben: Die Wurzeln Und Ihre Primdrstammbildungen. 2.,
erw. und verb. Aufl. Wiesbaden: Reichert.

Olrik, Axel. 1913. Ragnarokforestillingernes udspring. (Danske Studier. Universitets-
Jubileeets Danske Samfund). Kgbenhavn: Gyldendalske Boghandel / Nordisk
Forlag.

Polinsky, Maria. 2021. Introduction. In Maria Polinsky (ed.), The Oxford Handbook of
Languages of the Caucasus, 1-23. Oxford University Press. https://doi.org/
10.1093/0xfordhb/9780190690694.013.1.

Radt, Stefan. 1999. Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 4. Sophocles. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Schmitt, Riidiger. 1967. Dichtung und Dichtersprache in indogermanischer Zeit.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Simek, Rudolf. 2006. Lexikon der germanischen Mythologie. Dritte, vollig iiberarbeitete
Auflage. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag.

AIGIS 25,2 15



Vassilkov, Yaroslav. 2020. Heroes, Kings and Monsters in a Cave Under the Mountain
(Indo-Europeans and the Caucasus). Journal of Indo-European Studies
48(3/4). 445-470.

Vernant, Jean-Pierre. 1989. At man’s table. Hesiod’s foundation myth of sacrifice. In
Jean-Pierre Vernant & Marcel Detienne (eds.), Cuisine of Sacrifice among the

Greeks, 21-86. Chicago & London: University of Chicago Press.

Vian, Francis & Emile Delage. 1961. Apollonius de Rhodes. Argonautiques: Chant III.
(Erasme. Collection de textes grecs commentés. 3.). Paris: Presses

universitaires de France.

Watkins, Calvert. 1995. How to Kill a Dragon: Aspects of Indo-European Poetics. New
York (NY): Oxford University Press.

Welcker, Friedrich Gottlieb. 1839. Die griechischen Tragodien mit Riicksicht auf den
epischen Cyclus. Bonn: Eduard Weber.

West, Martin Litchfield. 1966. Theogony. Hesiod; Ed. with prolegomena and
commentary by M. L. West. Oxford: Clarendon.

West, Martin Litchfield. 2007. Indo-European Poetry and Myth. Oxford: Oxford
University Press.

Wilhelm, Christopher. 1998. Prometheus and the Caucasus: The Origins of the
Prometheus Myth. Proceedings of the Ninth Annual UCLA Indo-European
Conference, edited by Karlene Jones-Bley, Angela Della Volpe, Miriam Robbins
Dexter, and Martin E. Huld, 142—-157.

Wilster, Christian. 1836. Homers Iliade. Kabenhavn: Reitzel.

AIGIS 25,2 16



