
Satyricon & kitsch*

Af Frederik Schultz

There are two ways in which we may find a poet to be modern: 
he may have made a statement which is true everywhere and for all time
(…) or there may be an accidental relationship between his mind and 
our own.
- T.S. Eliot

Introduktion
Der er to måder, hvorpå Satyricons forfatter kan fremstå moderne: Han fremsatte en
‘påstand’, der er sand overalt og til alle tider, eller der er en tilfældig forbindelse mellem
hans tankegang og vores egen. Den påstand, som forfatteren Petronius fremsatte, er
denne: kitsch er en uundgåelig del af den menneskelige tilværelse – og dette er sandt
overalt og til alle tider. Vor tids kunstige og performative (og dermed kitschede) kultur1

er en tilfældig forbindelse mellem Petronius’ tankegang og vores egen. Begrebet ‘kitsch’
betegner en (stilmæssig) underlødig person og dennes frembringelser. Petronius frem-
stiller og satiriserer kitschmennesker, han betragter med et bedrevidende smil.
Samtidig satiriserer han de pladderromantiske, græske kærlighedsromaner, som han
anså for triviallitteratur. Satyricon vrimler med Kitschmenschen, men jeg har i første
omgang valgt at fokusere på de tre karakterer, jeg anser for værkets mest indflydelses-
rige: Encolpius, Trimalchio og Eumolpus.2 Enhver begivenhed i Satyricon genfortælles
af vores upålidelige, mytomane fortæller Encolpius. Heri ligger en kompleks meta-
dimension i Petronius’ narrative teknik: Hans roman er kritisk over for kitsch, men den
er fortalt af en gennemført kitschet fortæller. I en bred forstand afspejler kunst altid
samtidens menneske – dette er ifølge Hermann Broch. Den kitschede roman derimod
afbilder ikke verden, som den virkelig er, men som folk ønsker, at den skal være, eller

* Denne artikel er en bearbejdet version af mit speciale, som jeg indleverede ved Syddansk Univer-
sitet i Odense i januar 2025. Tak til Det Danske Institut i Rom for arbejdsophold samt til Reka
Forrai og Gian Biagio Conte for deres generøsitet og vejledning. Tak til Chr. Gorm Tortzen for
hjælpsomme kommentarer og ændringsforslag til artiklen. 

1. For en analyse af kitsch i vores ‘hypermodernistiske’ tidsalder, se Lipovetsky & Serroy 2023.
2. Navnene kan oversættes til henholdsvis ‘Skødebarn’; ‘Den Koloenorme’; ‘Den, der synger smukt’.

AIGIS  25,2 1



som de frygter, at den er.3 Inden for forskningen i Satyricon er der bred enighed om, at
Encolpius er en mytoman, der omfortolker sine nederlag, så de fremstiller ham som en
helt i forskellige skikkelser. Det er også almindeligt antaget, at det samfund, der skildres
i Satyricon, er degenereret.4 Jævnfør Hermann Brochs terminologi: at den kitschede
roman ikke skildrer verden, som den er, men som mennesker ønsker eller frygter, at
den er, mener jeg, at Encolpius ikke skildrer verden, som den virkelig er, men som han
ønsker, at den skal være – med ham selv i rollen som vekslende tragisk, episk og
romantisk helt. Samtidig fremstiller han også verden, som han frygter, at den er: et
degenereret samfund. Og mens Encolpius’ fortælling er kitschet, er Petronius’ roman
det ikke. Satyricon er tværtimod en roman, der – i al sin kompleksitet – spejler samti-
dens menneske, idet samtidens menneske i stigende grad var kitschet. Netop derfor
kan Petronius, Neros arbiter elegantiae, virke moderne: på grund af et tilfældigt
sammenfald mellem hans tankeverden og vores egen.

Encolpius’ kitsch
Encolpius er Satyricons atypiske helt og førstepersonsfortæller. Han er hverken særlig
modig eller heroisk, og han lider nederlag efter nederlag. Encolpius er en ung mand
med en vis referenceramme; han er en scholasticus. Gang på gang lider han af impo-
tens, hvilket han giver Priapus skylden for. Encolpius render også rundt med en ung og
smuk elsker: den 16-årige vendekåbe Giton.

Encolpius’ mytomani
I sin antologi Kitsch: The World of Bad Taste, fremhæver Gillo Dorfles en tendens,
hvor man tilskriver mytiske elementer til personer, der hverken egner sig til dem, kan
bære dem eller burde vie sig dem, og som derfor leder til en kitsch myteskabelse.5 Jeg
mener, at Encolpius er et sådan individ, der ikke kan leve op til sine desperate forsøg på
at skønskrive sit liv ved at sætte det i mytologiske rammer. Lad mig give et par
eksempler: Efter at være blevet frarøvet sin elskede Giton, trækker Encolpius sig tilbage

3. Broch (1969) 71.
4. Sulivan (1968) 105; Plaza (2000) 46.
5. Dorfles (1969b) 46.

AIGIS  25,2 2



til stranden, som var han Achilleus, berøvet sin Briseis. Da Encolpius skjuler Giton
under en seng på et herberg for at holde sin 16-årige skat for sig selv, sammenligner
han episoden med dengang Odysseus “i sin tid hagede sig fast under en vædder.”6

Encolpius sidestiller sig i anden kontekst med den homeriske helt: han genkendes på sit
skridt, ligesom Odysseus blev genkendt på sit ar.7 I Croton påtager Encolpius sig Odys-
seus’ epitet Polyaenos (‘den vidtberømte’),8 og han er ligeledes immun over for
(pseudo)Circes besværgelser – dog kun i den forstand, at han er impotent.9 Encolpius
lægger skylden for sin impotens på Priapus’ skuldre – han sammenligner det med
Odysseus, der blev forfulgt og pint af Poseidon. Da Encolpius igen svigtes af sin potens
og skuffer Circe, henvender han sig til sit personificerede lem på samme måde, som
Odysseus taler til sit hjerte. Og listen fortsætter.

Vedrørende Encolpius’ mytomani har Slater bemærket, at: “The result is to crystal-
lize the gap between the world of heroes and the shadowy role-playing world of Encol-
pius, where heroism is but a posture and poetry the background music of life lives at
one remove from its more sordid aspects.”10 Kitschmennesket tror netop, at kunst skal
være en form for kondiment, en form for baggrundsmusik.11 Fortælleren i Milan Kun-
deras Tilværelsens Ulidelige Lethed hævder, at “Kitsch er den absolutte fornægtelse af
lort; både i ordets bogstavelige og overførte betydning: kitsch udelukker af sin syns-
vinkel alt, hvad der er essentielt uantageligt ved den menneskelige eksistens.”12 Med
andre ord udelukker kitsch de “nedrige aspekter” af tilværelsen, som Slater henviser til.
I Encolpius’ tilfælde består disse aspekter i hans konstante nederlag. Disse nederlag
omformer han, så han kan se sig selv i et heroisk og mytologisk lys. Iliadens og Odys-
séens 24 sange er ofte det materiale, Encolpius kan drage inspiration fra for at
skønskrive sit liv. Sammenlign Encolpius’ instrumentalisering af epos med Dorfles’
påstand om, at kitsch er 

6. Satyricon s. 107. Henvisninger til Satyricon er til Voetmanns oversættelse (2009); da denne oversæt-
telse ikke er inddelt som den latinske tekst, må jeg henvise til dens sidetal.

7. Satyricon s. 118.
8. Satyricon s. 149.
9. Morgan (2013) 33.
10. Slater (1990) 128.
11. Dorfles (1969a) 15–16.
12. Kundera (1988) 209.

AIGIS  25,2 3



somewhat parallel – only in reverse – to what happens when one element
in a song is taken out of context so as to increase the power of its artistic
message; poetry, music and painting often make use of this trick, which
consist of extracting a work of art, or part of it, from its usual context and
inserting it somewhere else, thus achieving the alienation of the message
and increasing its powers of information.13

Man kan sige, at dette indebærer en form for instrumentalisering af fortidens
mesterværker – værker, der engang besad en iboende værdi, men som kitschmennesket
forsøger at tvinge ind i sin egen kontekst. De sandsynligvis håndplukkede mytologiske
navne, Satyricon er fyldt med, kan betragtes i et lignende lys: Agamemnon, Daedalus,
Circe, osv. … De er underlegne imitationer af den ægte vare, og de er drevet af en trang
til at forskønne deres liv via mytologien. De er i den forstand ikke ulig Encolpius, der
skiftevis spiller rollen som Achilleus, Aeneas og Odysseus. Litteraturen giver Encolpius
en narrativ ramme, som tilsyneladende er meningsgivende i og med at den lader Encol-
pius ophøje sine oplevelser, eventyr, følelser og passioner. Men hans mytomane over-
drivelser forvrænger virkeligheden. Når Encolpius tyer til kitsch, kan det være fordi det
giver ham lindring. Kitsch er en form for eskapisme; den mildner vægten af det ubær-
lige og giver mennesket mulighed for at forsvinde, for at miste sig selv i historiens
idyl – et sted, hvor etablerede konventioner stadig er gyldige.14 I Encolpius’ tilfælde er
det mere præcist at sige, at han mister sig selv i mytologiens idyl og de etablerede
konventioner, der herskede dér.

Encolpius’ ‘porno-kitsch’
Ugo Vollis begreb ‘pornokitsch’ kan anvendes på Encolpius skønskrivelser af sit seksu-
elle begær. Denne form for kitsch indebærer en idealisering af en kvindefigur, der
ophøjes til en Madonna-lignende status:

13. Dorfles (1969a) 19.
14. Broch (1969) 73.

AIGIS  25,2 4



In an attempt to construct a new myth on every page and to find new ma-
gic characteristics for every woman, even classical images, noble words and
erudite references of a uniquely scholastic culture are not sacred: the wo-
man becomes a nymph from the woods or a goddess, often Venus or a Greek
statue, (…) In reality, all this tinsel and glitter has a specific function – to
exalt the sexual basis of pornokitsch, while at the same time to veil it by en-
veloping it in atmospheres and situations made as unreal and fabulous as
possible.15 

Encolpius’ skildring af Circe er et eksempel på dette. Encolpius møder Circe i Croton.
Circe er en velhavende og begærlig kvinde, og selvom hun blot er et sexsymbol,
forvandler Encolpius hende til en gudinde: “Ingen ord kan indfange hendes skønhed –
uanset hvad jeg sagde, ville det ikke gøre hende fyldest.” (...) “Øjnene var klarere end
stjerner på en månelys nat,” “hendes læber lige så smukke som dem, Praxiteles skæn-
kede Diana.” “Åh, hendes hage, åh hendes hals, åh hendes hænder, åh hendes fødders
glans under de tynde guldbånd. Hun havde gjort Paros’ marmor mat.”16 Encolpius’ ord
er ren ‘glimmer og glitter’ – en forskønnelse, der ophøjer den grundlæggende seksuelle
natur af ‘pornokitsch’ inden for en drømmende og uvirkelig atmosfære. Encolpius’
hang til at mytologisere er således både ‘indadvendt’ og ‘udadvendt’: Han ophøjer sig
selv, og for at ophøje sit kropslige begær må han tilsvarende ophøje objektet for sit
begær. Det er også kitsch i den forstand at han overdriver og dermed forvrænger sine
omgivelser for at kunne røres; for at konstruere endnu et luftkastel, der gør virkelig-
heden mere eventyrlig, beundringsværdig, storslået, sublim. Han er ude af stand til at
forholde sig til ‘tingen i sig selv’ og kan kun forholde sig til ‘billedet på den’ – eller
snarere, billedet på et billede på et billede, indtil virkeligheden er blevet så fortyndet, at
den bliver ukendelig – en forfalskning skabt af overfladisk sentimentalitet og kitsch-
menneskets umættelige trang til at ophøje selv de mest banale, kropslige lyster.

15. Volli (1969) 231.
16. Satyricon s. 150.

AIGIS  25,2 5



Encolpius' pladdersentimentalisme
Petronius satiriserer som sagt de pladderromantiske, græske kærlighedsromaner, han
betragtede som triviallitteratur. For eksempel under kapitlet ‘Rejsen’, da en heftig storm
truer med at kæntre skibet, Encolpius og Giton er ombord på, iscenesætter de sig som
tragiske elskere, der snart skal møde deres pladderromantiske død: de snører et bælte
rundt om sig, og trøster sig med, at de – om ikke andet – vil være forenede længere i
døden sådan.17 Typisk for et kitschmenneske18 fremfører Encolpius en patetisk
svanesang, propfyldt med adjektiver, og “poetiske” billeder, hvor han tyer til velkendte
figurer og metaforer stablet ovenpå hinanden. Når Encolpius mindreværdigt imiterer
tidligere tiders mesterværker (såsom Odyseen og Iliaden) imiterer han i det mindste
noget, der er “sublimt”, men når han imiterer de græske kærlighedsromaner i handling
og ord, imiterer han noget, der i forvejen var generisk og banalt: unge og smukke,
forelskede hovedpersoner på en eventyrlignende rejse, der skal overkomme en række
udfordringer (såsom pirater, lovløse og rivaler), før de kan “leve lykkeligt til deres dages
ende.” Som regel bliver de adskilt fra hinanden, før de finder hinanden igen. De skal
gerne lide skibbrud, og beskrivelser af storme er også et fast inventar.19 Ligeledes er
Encolpius på en eventyrlignende rejse og han skal konstant forholde sig til rivaler (først
og fremmest sine såkaldte venner Ascyltos og Eumolpus), der eftertragter og prøver at
frarøve ham Giton. Ligesom den græske kærlighedsromans protagonister, lider de også
skibbrud under en storm, hvor de ser frem til at møde døden sammen. Som sande,
romantiske helte “skal gøre”.20 Encolpius snøfter i elegiske klichéer om at dø sammen
(“iuncta mors”) og bruger tragi-episke markører som ecce (“Se!”), som han melodrama-
tisk gentager.21 Hans melodramatiske og overdrevne sprog vækker mindelser om Ovids
Amores, men pointen er at Encolpius langtfra er nogen Ovid! Da Encolpius er kommet
til Croton og er ude af stand til at fuldbyrde et samleje med Circe, afspejler deres
følgende brevudveksling også Ovids Amores såvel som hans Heroides, og de konven-
tioner vi finder i den romantiske og erotiske poesi. Men fremfor en Oenone der skriver

17. Satyricon s. 132.
18. Se Volli (1969) 231.
19. Morgan (2013) 41.
20. Se Morgan (2013) 42–43 for paralleller til protagonister i græske kærlighedsromaner.
21. Rimmel (2013) 66.

AIGIS  25,2 6



til Prins Paris, fordi hun er blevet forladt og forrådt, skriver Circe til Encolpius, fordi
hun er blevet forsmået af hans ukampdygtige penis.22 Encolpius’ svar er (situationen
taget i betragtning) både patetisk og teatralsk: han opfordrer hende til at finde en
passende straf for hans misgerninger: “Hvis du vil have mig dræbt, bringer jeg dig selv
mit sværd. Hvis det er nok for dig, at jeg bliver pisket, løber jeg nøgen hen til dig, min
herskerinde. Husk blot på én ting: Det var ikke mig, men mit udstyr, der svigtede.
Soldaten var rede, men manglede våben."23 Ovids kanoniske brevudvekslinger er blevet
efterlignet og erstattet af en sentimental og mindreværdig kopi. Encolpius bader i
kitsch, og hans behov for kitsch er dette: det er behovet for at se sig selv i den forskøn-
nende løgns spejl og med bevæget tilfredsstillelse genkende sig selv, idet han dør
tragisk og romantisk i Gitons arme. Idet han svøber sig i endnu en ulykkelig, ufuld-
byrdet, romantisk eskapade. På denne måde opløser han virkeligheden, der gøres til
drøm; tro mod kitschmenneskets natur er han blevet tilvænnet uvirkelighed, drøm og
fantasi, fremkaldt af lyriske figurer og litterære konnotationer.

  

Encolpius' følelsesmæssige falsifikationer
Den primære kilde til Encolpius’ kitsch må være en personlig, følelsesmæssig tilfreds-
stillelse – den største kilde til enhver persons kitsch, ifølge Hermann Broch.24 Encol-
pius får følelsesmæssig tilfredsstillelse ud af at fremtvinge og dyrke følelser, der derved
bliver kunstige. Det er en forfalskende og selvbedragende proces, der muliggøres af en
livlig fantasi og de omfattende litterære referencer, han kan trække på. De kunstige
følelser er designet til at fremkalde den genkendelige (og meget menneskelige) sitren.
Det er en affektiv og selvtilfredsstillende reaktion, der gør det muligt at lade sig bevæge
af et banalt indtryk, som gennem kitsch gøres meningsfuldt. Encolpius’ fantasier om
Circe og Giton falder inden for denne kategori. Det er en instrumentalisering af frem-
provokerede følelser. Da Encolpius berøves den romantiske død, han kun kan drømme
om – at gå til grunde i en storm og forlis – støder han i stedet på et lig, der hvirvler
rundt i en malstrøm, før det skyller op på stranden. Uvidende om, at kroppen tilhører
Lichas, som han engang har gjort til hanrej, standser Encolpius bedrøvet, og skuer med

22. Satyricon s. 154–56.
23. Satyricon s. 155.
24. Broch (1969) 72–73.

AIGIS  25,2 7



våde øjne ud over “det forræderiske hav”, “et sted i verden,” brøler han, “venter hans
kone måske på ham, i tryghed, eller en søn eller far, der intet aner om uvejret. Han må
have efterladt nogen, som han kyssede farvel, da han drog af sted. Her ser vi de døde-
liges planer og ambitioner. Se, hvordan mennesket flyder!”25 Encolpius tyer nok engang
til præfabrikerede litterære vendinger. Han tror, han gør øjeblikket smukkere, men han
henfalder til klichéer, hvad der gør øjeblikket vulgært. Det, der gør Encolpius så pate-
tisk i denne episode, er, at det ikke handler om liget i vandet, men først og fremmest
om Encolpius selv – liget er blot noget, Encolpius kan instrumentalisere med henblik
på at vække storslåede og tragiske følelser af mishag over “menneskets lod”. Da en
bølge vender Lichas’ uskadte ansigt ind mod kysten, og da Encolpius genkender ham,
begynder han at græde. Ikke af sorg over Lichas’ skæbne, men af harme og selvmedli-
denhed: “Hvor er din vrede nu?” spørger han. 

Hvor er din desperation? Nu ligger du helt forsvarsløs mod fisk og havuhy-
rer. Det er ikke længe siden, du pralede af, hvad du kunne udrette med din
magt, men som skibbruden ejede du ikke en eneste planke fra dit enorme
skib. Af sted, I dødelige, fyld jeres hjerter med vældige planer! Af sted, I
krystere, lav budget for de næste tusinde år for de penge, I har svindlet jer
til! Ham her sad sikkert forleden dag og gennemgik opgørelser af sin for-
mue, og vedtog sikkert, i sit stille sind, en dato for sin hjemkomst.26 

Osv. osv. … Hans grundtanke er den klichéfyldte: “at vi dødelige er magtesløse overfor
skæbnen.” 

Men Encolpius højtidelige ord dækker ikke over hans uoriginale tanker og udslidte,
nærmest ikke-tænkende klichéer. Encolpius’ sentimentalitet er endnu en gang påtaget
og iscenesat, og det kan kun være for hans egen skyld. Hvem skulle ellers være hans til-
tænkte publikum? Han er helt alene. 

25. Satyricon s. 133.
26. Satyricon s. 133–34.

AIGIS  25,2 8



Encolpius’ hyper-kitsch
Encolpius henfalder til de overfladiske følelser, som Dorfles betegner som hyper-kitsch,
hvor det falske element er allestedsnærværende – det inficerer kærlighed, sorg, fødsel
og død.27 Dette indebærer en massiv grad af selvbedrag. Et selvbedrag, der gøres lettere,
hvis man (som Encolpius) kan benytte dekorative, ophøjede ord og lærde referencer.
Det er slående, at ‘dannelse’ i Petronius’ satiriske univers ikke gør en person bedre i
stand til at gennemskue sentimentale eufemismer, men derimod gør det lettere at
bedrage sig selv, eftersom man har indgroede skolelærte forestillinger ved hånden, som
i bund og grund er lige så ikke-tænkende som papegøjesnak.

Trimalchios kitsch
Det lykkes Encolpius at blive inviteret med til en grotesk overdådig middag hos en
nyrig og frigiven slave ved navn Trimalchio. Trimalchio er en gullaschbaron, og han er
måske den karakter, der er mest åbenlyst kitsch, i den forstand at han er vulgær. Hans
tilbøjelighed til kitsch kommer til udtryk i måden, hvorpå han har udsmykket sit hjem
og designer sit mausoleum. Hans hjem er indrettet sådan, så det iscenesætter og myto-
logiserer Trimalchio. Trimalchio iscenesætter sig også med sin “modernitet” og sin
“magiske” uniform. Han søger trøst i astrologi. Hans middag har en performative
karakter, og er blevet kaldt et symposium for idioter.28

Trimalchios mytomani og magiske uniform
Encolpius beskriver Trimalchio som en grim og skaldet mand. Første gang, han får øje
på Trimalchio, er ved nogle termiske bade. Her går Trimalchio klædt i en rødlig tunika
og fine sandaler. Han bliver svøbt i et skarlagenrødt uldklæde.29 Senere, til middagen,
har Trimalchio iført sig en skarlagenskappe, over skuldrene hænger en charmeklud
med en bred purpurbræmme og frynser, der dingler ud over det hele. På sin venstre
hånds lillefinger bærer Trimalchio en enorm forgyldt ring, og på det yderste led af

27. Dorfles (1969a) 35. 
28. Morgan (2013) 38.
29. Satyricon s. 30–31.

AIGIS  25,2 9



venstre ringfinger bærer han en mindre, som forekommer Encolpius at være af guld,
men som er helt dækket med små stjerneformede jernstykker – fordi han ikke kan
komme udenom at han er frigiven. Trimalchio åbenbarer også et guldarmbånd og en
elfenbenskrans med en glitrende metalplade. Han stanger sine tænder med en tand-
stikker af sølv.30 Hans påklædning er prangende og overdreven; med den hensigt at
fremvise rigdom, fordi rigdom – i Trimalchios optik – er et håndgribeligt bevis på
suverænitet. Hans påklædning har også til formål at forædle ham og få ham til at
fremstå som noget, han ikke er og aldrig vil blive: et medlem af ridderstanden. Det er
ret typisk for kitschmennesket at han på denne måde klæder sig ud. Dorfles beskriver
det som en ‘magisk uniform’ – et form for kostume, der skal give ham en slags magiske
attributter, “as if they were precious amulets or relics endowed with miraculous
properties.”31

Trimalchio iscenesætter sig også via sit hjem. Hans bolig er overdrevet prangende
og i dårlig smag: Der er et sølvfad præget med Trimalchios navn;32 husguderne har
guldkugler om halsen og hedder henholdvis Profit, Held og Gevinst;33 Trimalchio har
ingen anemasker men et vellignende portræt af sig selv.34 Han har reserveret den for-
nemste plads til sig selv,35 og mest usmagelige og selv-refererende af alt er måske hans
vægmalerier:

Der var et billede af et slavemarked, og et af Trimalchio selv, langhåret og
med en heroldstav i hånden, som blev ført ind i Rom af Minerva. Dernæst
havde maleren med stor omhu gengivet alt om, hvordan Trimalchio lærte
at regne og siden blev gjort til bogholder. For enden af søjlegangen greb
Merkur ham om hagen og løftede ham til en ophøjet tronstol. Her opvarte-
des han af Fortuna med et overstrømmende overflødighedshorn og de tre
Parcer, som spandt gyldne tråde.36

30. Satyricon s. 34–35.
31. Dorfles (1969b) 40.
32. Satyricon s. 34.
33. Satyricon s. 64.
34. Satyricon s. 64.
35. Satyricon s. 34.
36. Satyricon s. 32.

AIGIS  25,2 10



Dette er en ophøjelse – nærmest en skabelsesberetning – af Trimalchios “prædestine-
rede skæbne”. Som om han skulle nyde godt af Fortuna, Minerva og Merkurs gunst.37

Shelley Hales mener at Trimalchios vægmalerier vækker mindelser om en triumfbue.38

Hertil vil jeg tilføje, at der er tale om triumf-fresker, der har til formål at glorificere
Trimalchio – fresker, som han selv har betalt for. Jeg anser det også for at være kitsch,
idet kitsch kendetegnes ved at være klodset, banal og primitiv karikatur, samt en
påtaget storladenhed.

I kapitlet ‘kitsch og arkitektur’ pointerer Vittorio Gregotti at kitsch som ideal er
“the debasement of real character to a form of bogus folklore.”39 Trimalchios sande
karakter er, at han er en gullaschbaron, mens afbildningen af ham som en der nyder
godt af guders gunst, er en konstrueret og falsk folklore. En falsk myte. For yderligere
at understrege sin heroiske status og glorificere sig selv, har Trimalchio desuden et
vægmaleri med scener, der angiveligt stammer fra Iliaden og Odysseen, men som er
komplet uforståelige for Encolpius, der ellers er velbevandret i kanonisk litteratur.
Vægmalerier med mytologiske scener var ret almindelige blandt den romerske over-
klasse, men når vægmalerierne placeres i nærheden af Trimalchios ‘skabelsesmyte’, får
man indtryk af, at han forsøger at sidestille sig selv med fortidens episke helte – på
samme måde som Encolpius’ gør med sin egen mytomani. Men hvor Encolpius er fattig
og må ty til mundtlig myteskabelse, har Trimalchio de økonomiske midler til at få sin
falske myte visuelt portrætteret. Dorfles har bemærket, at det er et typisk træk for
kitschmennesket, at de vil sætte sig selv i forbindelse med individer, der besidder en
eller anden form for magisk aura. Ved at inddrage “ægte myter” forsøger kitschmenne-
sket at skabe en (falsk) myte om sig selv.40

37. Læg i øvrigt mærke til, hvordan Encolpius belejligt bebrejder Priapus for sin impotens, hvor Tri-
malchio belejligt indikerer at hans “triumfer” er guddommeligt sanktioneret.

38. Se Hales (2013) 171.
39. Gregotti (1969) 260.
40. Dorfles (1969b) 40–41.

AIGIS  25,2 11



Trimalchios nouveau riche-kitsch
Beklageligvis kan Trimalchio ikke bære den episke, heroiske fernis, han har påført sig
selv. Resultatet er tragikomisk: Trimalchios vægmalerier smører simpelthen for tykt på.
Ligesom den mytomane Encolpius gør med sine fantasier. Trimalchio prøver at gøre
ridderstanden kunsten efter, men han kender, lige så lidt som Encolpius, til det afdæm-
pedes værdi, og ender med at blive vulgær. Ifølge Dorfles er det sådan, at nogle af de
produkter, der oprindeligt blev skabt for en kultiveret elite, går hen og bliver dyr og
snobbet mode, der appellerer til en inkompetent, økonomisk overklasse, der kun
accepterer denne kunst fordi, eller når, den er blevet fashionabel og derfor eftertragtet
og dyr.41 Pris bliver således, i deres øjne, et kvalitetsstempel. 

Petronius’ skildring af en vulgær opkomling som Trimalchio kan fremstå elitær,
men det er vigtigt at huske på, at de kultiverede personaer er lige så vulgære, lige så
kitschede, det er de bare på nogle særprægede måder, nogle måder, der er typiske for
deres klasse. Samtidigt med at de grundlæggende karakteristika, der gør dem kitsch-
ede, er ens for dem alle. Kitsch, skal man huske, er almenmenneskeligt. I Satyricon er
det også menneskeliggørende. Karakterernes kitsch er en af grundene til, at man på et
eller andet plan kan sympatisere med dem, efter man har leet af dem. Petronius’ afbild-
ninger af kitschmennesker er på linje med Milan Kunderas pointe om, at “ingen af os er
noget overmenneske, der ganske kan undgå kitsch. Hvor meget vi end ringeagter
kitsch, hører den med til den menneskelige lod.”42 Det er også vigtigt at huske på, at
Trimalchio ikke tilhører en hvilken som helst kategori af den økonomiske overklasse,
han tilhører den, vi vil kalde nouveau riche. Petronius’ letgenkendelige skildring af en
nyrig, kan rejse det spørgsmål, om de nyriges vulgaritet er almengyldig på tværs af
årtusinder. Jeg tænker først og fremmest på Trimalchios ulidelige blær, det at han
konstant skal spille med musklerne, og det at han er så pengefikseret. Når Trimalchio
deler ud af lommefilosofiske betragtninger, vedrører de allesammen det materielle:
“Hvis man er født i et skur, skal man ikke drømme om paladser”;43 “Det var det gær,

41. Dorfles (1969a) 32–34.
42. Kundera (1988) 215.
43. Satyricon s. 81.

AIGIS  25,2 12



som fik formuen til at hæve”; “alt, jeg rørte ved, svulmede som en bikage”;44 “har man
en as, er man en as værd.” “Man bliver, hvad man ejer.”45 Trimalchio er penge fra A til
Z. Og det er et sprog, de andre frigivne kan forstå. Penge er Trimalchios parameter for
succes. Alle de penge, han har råd til at fråse bort, skal tjene ham til ære, og de syns-
bedragende retter skal tage hans gæster med bukserne nede, for at få dem til at fremstå
som fjolser eller idioter. Hvad der i virkeligheden er en ret barnagtig leg. Det er måske
også for at vise, at de ‘lærde’ slet ikke er så smarte som de render rundt og tror. Trimal-
chio føler sig hævet over dem, han føler sig hævet over alle andre (som en konge eller
tyran), men hans manglende dannelse er hans achilleshæl. Den er måske også kilde til
nogle usikkerheder, og fremfor at indrømme at han ikke kan sin Homer eller Vergil
eller nogle af de andre, det kan forventes, at den dannede har indgående kendskab til,
så forsøger han at fremstå som en, der har kendskab til mytologi. Men de forsøg han
har gjort på at sætte sig ind i mytologien har tydeligvis været overfladiske, for hans
mytologi bliver vrøvlende, referenceoprullende, og åbenlyst fejlagtig: Trimalchio
forveksler Kassandra med Medea. Han siger, at han har en offerskål der afbilder
Daedalos, der spærrer Niobe inde i den trojanske hest, men ingen af dem har noget
som helst har at gøre med den trojanske hest.46 Han påstår at Diomedes og Ganymedes
var brødre og deres søster hed Helena. At Helena blev bortført af Agamemnon, der
ofrede en hjort til Diana i stedet for hende. Han tror, at Homer fortæller om krigen
mellem Troja og Tarentum, som Agamemnon vandt, og derfor skænkede sin datter
Iphigenia til Achilleus, og det var af den grund Ajax blev vanvittig.47

For at fremstå dannet komponerer Trimalchio også et lille, impromptu digt. For at
fremstå som en digter, man skal tage alvorligt, behandler hans vers menneskets
afgrænsede liv og forudbestemte skæbne.48 Men de første to verslinjer er kun vagt rele-
vante i forhold til situationen, og i øvrigt metrisk defekte. Den tredje verslinje lyder
som en formularafrunding, Trimalchio kan påsætte alle sine lejlighedsvise
epigrammer.49 Trimalchio, virker det til, har kun gjort overfladiske forsøg på at lære

44. Satyricon s. 83.
45. Satyricon s. 84.
46. Se Satyricon s. 54.
47. Satyricon s. 63.
48. Se Satyricon s. 57.
49. Som påpeget af Slater (1990) 162.

AIGIS  25,2 13



digterkunsten, og han har kun gjort overfladiske forsøg på at “tale fornemt”; han
bruger lange tekniske eller retoriske termer såsom anathymiasis og peristasis.50 Men
hans latin er præget af fejl: han bruger for eksempel formen caelus i stedet for caelum.
Skæbnen kalder han for fatus, hvor den grammatisk korrekte endelse er fatum.51

Trimalchios digt, hans brug af lange tekniske og retoriske termer, er også eksempler på
den form for dekorativ emfase, kitschmennesket tyer til for at skønskrive sine banali-
teter. Petronius’ satire består i høj grad i at han dekonstruerer sine karakterers store
prætentioner ved at vise os diskrepansen mellem deres store prætentioner og reali-
teten. Det er en leg med kontraster. Som for eksempel når Fotunata siger til Trimal-
chio, at det ikke sømmer sig for hans værdighed at opføre sig så åndsvagt,52 er det for at
få os til at tænke: hvilken værdighed? For Trimalchio mangler – ligesom Encolpius –
decorum. Og af en eller anden årsag, er han ude af stand til at modstå den tiltræknings-
kraft han finder i kitsch. Hvis man ser det i et kitsch-teoretisk perspektiv, besidder
kitsch en særlig tiltrækningskraft overfor den nyrige økonomiske overklasse, der virker
til at tro at god smag er lige så letkøbt som ethvert andet produkt: 

Kitsch has found it easy to impose itself on the uneducated and ingenuous
who have not yet chosen their cultural requirements and have only made
superficial attempts to find out about the possibility of satisfying them, and
who have still less acquired fixed tastes; kitsch thus infiltrates into the
mind like an infection in an organism that is incapable of resisting it.53

   

Kitsch kan nydes uden anstrengelse. En raffineret smag, ville Petronius nok mene,
kræver derimod træning og kultivering – den kan ikke købes, uanset hvor omfattende
Trimalchios formue måtte være. Ham må derfor nøjes med en rudimentær form for
kultur – eller kitsch – og hans rigdom giver ham mulighed for at akkumulere kitsch-
produkter uden begrænsninger. Og Trimalchio omgiver sig med ja-sigere og holder et
hof af jubelidioter, der klapper ad ham som tilskyndet dåselatter. For kitschmennesket

50. Satyricon s. 47 & 48. Se Rimmel (2013) 69.
51. Boyce (1991) 99
52. Satyricon s. 55.
53. Celebonovic (1969) 282–83.

AIGIS  25,2 14



vil, for at understøtte de sublime følelser han finder hos sig selv, søge supportere, og jo
flere jo bedre. Men Trimalchio kan ikke købe god smag, da hans forsøg på at tilegne sig
den har været overfladiske – delvist drevet af ønsket om at skinne i sin sociale kreds.
Han formår ikke at skelne mellem det, der er dyrt, men kitschet, og det, der er dyrt,
men raffineret. Trimalchio instrumentaliserer højkultur; den er påklistret hans vægge,
fordi han tror, den tjener til at ære ham. Dette er en af de måder, hvorpå han bliver
gjort til et vulgært objekt af den skjulte forfatter: Trimalchio dekonstrueres gennem
modsætningen mellem hans højkulturelle prætentioner og hans rudimentære, nouveau
riche-kitsch.

Trimalchios hævdvundne forestillingers ikke-tænken
Trimalchio har prøvet på at fremstå som en aristokrat med sine vægmalerier, ved at
digte, og ved at tale “klogt”. Måske har han et eller andet sted inviteret de boglige med
til sin middag, for at kunne læne sig op ad de kultiveredes ethos. Han forsøger også at
tilegne sig den kulturelle elites holdninger: Trimalchio hævder sagligt, at slaver jo også
er mennesker54 – en holdning han har fra Seneca.55 Trimalchio er ganske vist selv en
tidligere slave, men det har ikke gjort ham sentimental på sine gamle dage: hvis en slave
går udenfor uden Trimalchios tilladelse, får de éthundrede piskeslag.56 Da en slave-
dreng taber et bæger, siger Trimalchio at han skal dræbe sig selv, fordi han er så ussel.57

På et tidspunkt under middagen, da en asiet falder til jorden og en slavedreng samler
den op, bemærker Trimalchio det og befaler, at slaven skal tæskes og straks smide
asietten fra sig igen.58 Slaven Stichus bliver truet med at blive brændt levende, hvis der
kommer et møl i nærheden af Trimalchios ligtøj.59 Diskrepansen mellem ord og hand-
ling peger på, at Trimalchio fremfor egentlig at være humanistisk, gerne vil fremstå
sådan, og måske også vil virke moderne; med på noderne. Dermed ikke sagt, at slaver
ikke er mennesker. Problemet er at det ikke en efterlevet men en påtaget og moderigtig

54. Satyricon s. 76.
55. Senecas moralske brev til Lucilius om ‘Slavers menneskeret’. Fra Epistulae Morales, 47.
56. Satyricon s. 31.
57. Satyricon s. 54.
58. Satyricon s. 36.
59. Satyricon s. 84.

AIGIS  25,2 15



humanisme, Trimalchio promenerer med hér. Når Trimalchio erklærer, at slaver også
er mennesker, træder han i de ‘hævdvundne forestillingers’ tjeneste:

Ordet kitsch betegner holdningen hos den der ønsker at behage, for enhver
pris og så mange som muligt. For at behage må man bekræfte det som alle
ønsker at høre, træde i de hævdvundne forestillingers tjeneste. Kitsch er de
hævdvundne forestillingers dumhed oversat til skønhedens og følelsesfuld-
hedens sprog. Kitsch fralokker os bevægede tårer over os selv, over de ba-
naliteter som vi tænker og føler.60

Trimalchio træder følelsesfuldt i de hævdvundne forestillingers tjeneste. Han har ikke
taget stilling til spøgsmålet om slavers menneskeret, han har påtaget sig et moderigtigt
standpunkt; han signalerer, han er god og med på noderne med et slags dueligheds-
tegn. Og mon ikke Trimalchio ender med at tro på sine “menneskelige kvaliteter”, at
han bliver sentimental og rørt over sig selv. Det kan relateres til Kunderas koncept om
de to tårer: 

Kitsch fremkalder lige efter hinanden to bevægede tårer. Den første tåre si-
ger: Hvor er det smukt, børn der løber hen over en græsplane! 

Den anden tåre siger: Hvor er det smukt sammen med hele menneskehe-
den at blive bevæget over børn der løber hen over en græsplane!

Først tåre nummer to gør kitsch til kitsch.61

I Trimalchios tilfælde siger den første tåre: Slaver er også mennesker! Den anden tåre
siger: Hvor er det smukt at blive bevæget over mit gode hjerte. Det er den anden tåre,
der gør Trimalchio kitschet. 

60. Kundera (2001) 163.
61. Kundera (1988) 210–11.

AIGIS  25,2 16



Trimalchio og astrologens kitsch
Trimalchio hengiver sig også til astrologien, der virker som en lise for ham – han har
endda ansat en personlig astrolog. Trimalchios astrolog modtager formentlig en
fyrstelig løn. Han mødte sin spåmand, da denne “tilfældigvis” kom til byen. Astrologen
er “en lille grækermand, Serapa hed han, en ren rådgiver for guderne! Han fortalte mig
endda ting, jeg selv havde glemt, og alt blev forklaret fra ende til anden. Han kunne se
lige igennem mig – det eneste, han ikke fortalte, var, hvad jeg havde fået til middag
dagen før. Man skulle tro, han havde boet sammen med mig hele livet.”62 Trimalchio
påkalder sig Habbinas som vidne til sin anekdote: “Habinnas, var du ikke med
dengang?” Trimalchio citerer astrologen: “‘Du har fået din kone på grund af du-ved-
nok-hvad. Du er uheldig med venskaber. Ingen er taknemlige nok over for dig. Du ejer
godser. Du nærer en slange ved dit bryst.’ Og så var der noget, som jeg ikke har fortalt
dig: Jeg har stadig tredive år, fire måneder og to dage tilbage at leve i. Og så vil jeg snart
modtage en arv. Det fortæller profetien mig.”63 Trimalchio tager astrologens profetier
for gode varer, fordi astrologen hurtigt har identificeret Trimalchios usikkerheder og
udnyttet dem. Astrologen tilhører den slags individer, Dorfles mener, er udstyret med
en sjette sans, som de udnytter for profit, og så bruger de “all the gadgets which,
whether they wish it or not, can only lapse into clichés full of bad taste and ambi-
guity.”64 Trimalchios astrolog eksemplificerer også, hvad Dorfles kalder for en
mærkværdig og nærmest vanhelligende nedbrydning af ærværdige og autentiske
okkulte symboler, så snart de bliver offer for den mytologiske tendens og falske ritua-
litet.65 Pythia eller den Cumæiske Sibylle kan betragtes som sådanne ærværdige og
autentiske okkulte symboler, men Trimalchios astrolog har reduceret profeti til noget
underlødigt, falsk og kitschet. 

62. Satyricon s. 83.
63. Satyricon s. 83.
64. Dorfles (1969b) 46.
65. Dorfles (1969b) 45.

AIGIS  25,2 17



the whole of that sacred alphabet which in the past derived (as it still
could) transcendental value from glorious mysteries, immediately becomes
false when coupled with pseudo-mythical institutions; it becomes obsolete,
unfashionable, unsuitable. This is probably why one so often notices what I
should like to call witches’ kitsch, fortune-tellers’ kitsch, astrologers’
kitsch.66

Trimalchios dødsangst og mausoleum 
Et centralt træk ved Trimalchio er hans udprægede og uværdige dødsangst. Han er
følgeligt besat af tiden: han har et vandur (den smarteste og nyeste teknologi, penge
kan købe?), og han har slaver nok til, at en enkelt af dem udelukkende skal blæse i et
horn for at signalere, hvor meget liv Trimalchio har tilbage at leve.67 Trimalchio er
ligeglad med filosoffer – og derfor ligeglad med filosofi (medmindre det er lommefilo-
sofi vedrørende materialitet). Måske af den grund er han dårligt klædt på til at møde
døden. Måske af den grund kan han ikke se sin dødelighed i øjnene. Et kitschet værdi-
system er relateret til en frygt for døden, fordi kitschmennesket søger lindring og eksi-
stenssikkerhed i sit forbrug af kitsch, hans kitschede tendenser skal redde ham fra
mørkets trussel.68 Kitsch er en “spansk væg der skal skjule døden.”69 Men uanset hvor
nøjagtigt Trimalchio måler sin resterende tid, kan kitsch ikke overvinde tiden, kitsch-
menneskets flugtforsøg fra døden forbliver blot en hobby.70 Samtidigt er et flugtforsøg
fra døden ikke det samme som at overkomme døden, “this act of shaping the world
which nonetheless leaves the world shapeless, is similarly no more than an apparent
overcoming of time.”71 Trimalchios dødsangst gennemsyrer den berygtede Cena. Der er
flere indikationer på, at han enten tror på eller forsøger at overbevise sig selv om, at
han på en eller anden måde kan undslippe døden – om end ikke overvinde den:
vedrørende sin grav, beder Trimalchio sin arkitekt, Habinnas, om at afbilde alle

66. Dorfles (1969b) 45.
67. Satyricon s. 30.
68. Broch (1969) 72.
69. Kundera (1988) 213.
70. Broch (1969) 76.
71. Broch (1969) 76.

AIGIS  25,2 18



Petraites’ gladiatorkampe, “så det bliver muligt for mig, takket være dig, at leve videre
efter døden.”72 Trimalchio forestiller sig sin grav som en komfortabel bolig: “Man
snyder sig selv, hvis man kun gør det hjem, man lever i, lækkert, og ikke bekymrer sig
om der, hvor man skal bo i længere tid.”73 Trimalchio uddyber sin vision for gravmonu-
mentet: Han ønsker et billede af sin vovse ved fødderne af sin statue, og kranse og
salvekrukker. Så skal det være hundrede fod i længden og to hundrede i bredden. Han
vil have frugttræer af alle slags rundt om sin aske, og masser af vinranker. Han vil have
skibe, der skyder af sted for fulde sejl, og Trimalchio selv, der sidder på højsædet i sin
embedsdragt, med fem guldringe og kaster mønter i grams til folket fra en sæk. Even-
tuelt også en spisestue og hele folket, der nyder herlighederne. Til højre for ham skal
der være en statue af hans kone, Fortunata, der holder en due, og hun skal have vovsen
i snor. Og hans slavesøn. Og store amforaer, der skal være forseglede, så vinen ikke
flyder ud. Og en af dem skal være smadret, og oven over den skal der være en slaved-
reng, der græder. Og midt i hele skal uret være, så enhver, der vil vide, hvad klokken er,
må læse Trimalchios navn. Uanset om han vil eller ej. Det er slående, hvordan ikono-
grafien stikker i alle mulige retninger som et ustruktureret narrativ. Det skyldes, at de
arkitektoniske monstrøsiteter, designet af kitschmennesker, frem for alt skal imponere
gennem deres ekstravagance. Det er en arkitektur “built purely for effect and devoid
not only of meaning but lacking even practical use.”74 Ikonografien på Trimalchios grav
har intet praktisk formål, og betydningen er usammenhængende; “narrativet” hopper
fra en ting til en anden. Det er typisk for de kitsch huse, hvor “a multiplicity of decora-
tive treatments speak with a babel of tongues.”75 Valerie M. Hope har pointeret hvor-
ledes “the varied images deprive the monument of a unity of message, almost sugge-
sting a crisis of identity.”76 Den ikonografiske overflod peger også på at Trimalchio lider
af horror vacui – frygten for det tomme rum symboliserer hans frygt for dødens
glemsel. Som kronen på værket forestiller Trimalchio sig en inskription med følgende
ordlyd: 

72. Satyricon s. 76.
73. Satyricon s. 76.
74. Gregotti (1969) 263.
75. Gregotti (1969) 268.
76. Hope (2013) 149.

AIGIS  25,2 19



HER HVILER GAJUS POMPEJUS TRIMALCHIO MAECENATIANUS

BLEV I SIT FRAVÆR VALGT IND I SERVIRATET

KUNNE HAVE FÅET ENHVER FUNKTIONÆRPOST I ROM, MEN
VILLE IKKE.

HENGIVEN, TAPPER, TROFAST,

SKABTE EN FORMUE FOR SMÅ MIDLER,

EFTERLOD SIG TREDIVE MILLIONER SESTERTIER 

OG LYTTEDE ALDRIG TIL EN FILOSOF.

FARVEL, TRIMALCHIO.

FARVEL, FORBIPASSERENDE.77

Inskriptionen vækker mindelser om Augustus’ Res Gestae: den opsummerer hans
bedrifter, hans hædersbevisninger og embeder – kort sagt, hans “succeshistorie”. Den
understreger samtidig hans “ydmyghed”, alt imens den fremhæver hans rigdom og
dannelse – en absurddannelse, der består i, at han aldrig har lyttet til en filosof. Trimal-
chio bruger formelformuleringer som: “her hviler” og “farvel (…)”. Endnu engang
forsøger han at fremstille sig selv som et medlem af ridderstanden og nævner intet om
sin frigivne status. I stedet har han taget sig den frihed at tilføje nogle ethosgivende
navne fra Roms fortid: Gajus Pompejus og Maecenas, Trimalchio sandsynligvis har fået
fra sin forhenværende herre. Inddragelsen af Pompejus’ og Maecenas’ navne kan ses
som en satirisering af Trimalchios forhenværende herre, men også som endnu et
udtryk for den identitetskrise, Trimalchio lider af: I sin analyse af kitsch og arkitektur
påpeger Gregotti, at rigdom og luksus afspejles i en desperat anvendelse af litterære
allusioner i en søgen efter personlig identitet.78 Tilføjelsen af Pompejus og Maecenas’
navne kan ses i dette lys – Trimalchio bruger bare historiske allusioner i en søgen efter
personlig identitet. Smagsdommeren Petronius har bevidst skabt Trimalchios grav som
en smagløs konstruktion; en sidste hyldest til den afdødes dårlige smag. Og sådan går

77. Satyricon s. 77.
78. Gregotti (1969) 268.

AIGIS  25,2 20



det ofte: “Før vi bliver glemt bliver vi forvandlet til kitsch. Kitsch er omstigningsstedet
mellem tilværelsen og glemselen.”79

Eumolpus’ kitsch
Eumolpus er en gammel, gråhåret herre og halvstuderet digter. Vi møder ham for første
gang i et galleri: som Dido dukker op foran Aeneas, da han begræder skæbnen, dukker
Eumolpus op, da Encolpius begræder Gitons bedrag.80 Encolpius kaster sit blik på
malerier, der afbilder scener med udødelige mytologiske karakterer, der synes at
afspejle hans egen situation. Disse værker fremstiller mytologiske fortællinger fra
fortiden, af det, der allerede har været. Denne scene afspejler i høj grad Hermann
Brochs observation: “Incidentally, a walk round an art exhibition is enough to convince
one that kitsch is always subject to the dogmatic influence of ‘what has already been’.”81 

Eumolpus’ magiske uniform 
… Ind træder Eumolpus: Eumolpus’ ansigt er plaget, og i Encolpius' øjne er der noget
storladent ved ham, selvom hans tøj absolut ikke er prangende. Encolpius sammen-
ligner ham med den slags intellektuelle, som de rige plejer at hade.82 Eumolpus’ aller-
første ord er at han er digter, han tror tilmed, at han er en “ganske åndfuld digter”, hvis
man ellers kan stole på de hæderbevisninger, som efter Eumolpus’ udsagn også bliver
givet til talentløse folk som vennetjenester.83 Eumolpus’ lurvede klæder er hans magiske
uniform. Det er et kostume, der skal give indtryk af at han er en vaskeægte digter.
Eumolpus erklærer højtideligt, at hans tøj er som det er, netop fordi han er digter.
“Åndelig stræben har aldrig gjort nogen rig.”84 Senere fremfører Eumolpus et digt, hvor
de sidste to verslinjer lyder: “Kun den skønne veltalenhed skælver i iskolde laser;
Påkalder sig de uddøde kunstner med ludfattig tunge.”85 Således bærer Eumolpus sin

79. Kundera (1988) 231.
80. Conte (1996) 18.
81. Broch (1969) 72.
82. Satyricon s. 91.
83. Satyricon s. 91.
84. Satyricon s. 91–92.
85. Satyricon s. 92.

AIGIS  25,2 21



fattigdom som et emblem, der beviser at han tilhørere en renere og ophøjet verden.
Hermed står han i kontrast til Trimalchio: hvor Trimalchio mener, at hans materielle
rigdom er et bevis på hans suverænitet og intellektuelle formåen, ser Eumolpus sin
materielle fattigdom som et bevis på hans storhed og visdom. Fattigdom er “blevet
søster til den sunde fornuft,”86 siger Eumolpus, og koblet med hans kostume, kommer
man til at tænke på Sokrates. Herved sætter han sig i implicit forbindelse med indi-
vider, der højtideligt er opfyldt af det indre liv og besidder en form for magisk aura –
typisk for et kitschmenneske. Eumolpus hævder ligefrem at storslåede kunstnere er
fattige, og han bruger Lyssipos som eksempel.87 Men Lyssipos døde, efter sigende, over-
ordentligt velhavende … Det er en subtil satire og dekonstruktion, Petronius bedriver
her: Eumolpus tror at hans fattige klæder er som et understøttende argument – han er
fattig ergo er han digter – men Eumolpus’ eget eksempel modbeviser ham. 

Eumolpus’ troldspejl 
Eumolpus ikke bare betragter sig som en digter, han betragter sig også som et meget
moralsk anlagt menneske. Netop det, mener han, er også en del af det stof, en kunster
er gjort af. Encolpius spørger, hvorfor alle de skønneste kunstner er døde, kan
Eumolpus forklare deres dages kunstneriske nedgang, der ikke har efterladt et spor af
fordums storhed? 

  

Det er grådighed, der er skyld i den deroute,” sagde han. “For i gamle dage,
da dyden blev elsket for sin egen skyld, trivedes de ædle kunster, og det lå
menneskene stærkt på sinde, at intet, som kunne være til gavn for kom-
mende tider, måtte forblive uopdaget.88

Således Eumolpus … Han argumenterer altså for, at det er en moralsk deroute, der er
skyld i kunstens forfald. Og udover at det er et tyndslidt argument – typisk for en
skolebænksorienteret og deklamerende kultur – så er det i virkeligheden også en senti-

86. Satyricon s. 92.
87. Satyricon s. 96.
88. Satyricon s. 96.

AIGIS  25,2 22



mental romantisering af fortiden. Der er ikke nogen grund til at betvivle, at Eumolpus
rent faktisk længes efter den mere sublime fortid, men han kan måske ikke se den
sublime fortid for hvad den var, fordi han betragter den med en, for kitschmennesket,
typisk overdreven sentimentalisme. Kort efter sin moralprædiken, fortæller Eumolpus
ganske skamløst om sin forførelse af den såkaldte ‘Pergamondreng’. Eumolpus er gæst
hos en familie, hvor husmoderen beundrer ham netop som “en rigtig filosof.” Der er
imidlertid intet som helst sokratisk over hans derpå følgende forførelse af ynglingen –
Eumolpus bryder alle regler om god skik og xenia. Men de bestikkelsesgaver Eumolpus
bruger for at måtte kysse, befamle og til sidst have sex med Pergamondrengen,
begynder at blive af en størrelsesorden, hvor Eumolpus bliver bange for, at det vil så
tvivl om hans “ædle motiver”.89

Som jeg tidligere har været inde på, er det typisk for kitschmennesket at han søger
at omforme realiteterne og gøre dem til noget sentimentalt og falsk. Kitschmennesket
ser sig selv i et falsk lys, han ser sig selv i et troldspejl. Når Encolpius betragter male-
rier, der skildrer mytologiske scener, som synes at afspejle hans egen situation, er det
også for at se sig selv i det fortryllede spejls falske lys. Det er den form for kitsch, Her-
mann Broch beskriver, når han taler om de falske billeder, der falder tilbage på den
person, der har brug for dem. Kitschmennesket vil gerne se ind i spejlet og se sig selv
omringet af fantasier, så han kan genkende sig selv i det falske billede, der bliver kastet
tilbage på ham, så han kan narre sig selv til at tro på sine egne falsknerier (og det
tilmed med en nydelse der til en vis grad er oprigtig).90 I Eumolpus’ tilfælde viser spejl-
billedet ham en storslået og moralsk anlagt digter, der lever i ophøjende fattigdom.
Dette kræver (eller fordrer) en illusionær opfattelse af verden, præcis den slags opfat-
telse, der holder kitsch i live: en illusionær opfattelse af verden er kitschmenneskets
drømmeland.91

89. Satyricon s. 92.
90. Broch (1969) 49.
91. Broch (1969) 73.

AIGIS  25,2 23



Eumolpus’ kitschpoesi 
Nogle af de allerstørste kunstværker blev affødt i den antikke verden ud af det, Dorfles
kalder en partikulær mystificerende tendens. Den er stadig tilstedeværende, men den
afføder ikke længere “imposing epics, powerful legends and religious tales,” snarere
“squalid fetishistic phenomena of inferior publicity.”92 Eumolpus’ Troiae Halosis eksem-
plificerer den form for “squalid fetishistic phenomena of inferior publicity” som
Dorfles taler om. Digtet er Eumolpus’ take på krigen i Troja, et efterhånden udslidt
tema, og det tilføjer ikke noget som helst nyt. For at gøre ondt værre evner Eumolpus
ikke at holde den røde tråd – det ene øjeblik taler han knudret om hvor lang tid krigen
har varet, det andet (lige så knudret) om knejsende træer på Idas tinde – så det bliver
en rodet, næsten uforståelig, og vrøvlet affære. Det vrøvlende narrativ, der hopper fra
en ting til en anden, er en pendant til den lige så vrøvlende ikonografiske narrativ på
Trimalchios grav. Overfloden af dekorative elementer på Trimalchios grav kan
siddestilles med de dekorative elementer i Eumolpus digtning. Eumolpus plastrer på
med adjektiver og adverbier, og hans allerivrigste forsøg på at skabe “stor poesi” resul-
terer i de allerværste klichéer. Man kan lave det modargument, at selvom Eumolpus
overdriver og overornamenterer med sin brug af adjektiver, så er det nogenlunde inden
for de episke mesterværkers spilleregler. Men selv hvis man ser bort fra at Eumolpus i
allerbedste tilfælde er middelmådig, realistisk set inkompetent, så er det lige så farceag-
tigt at forsøge at genskabe tidligere tiders sublime epik, som hvis en digter i dag
forsøger at lyde ligesom Shakespeare. Det er måske legitimt at imitere, men Eumolpus’
digtning er et skoleeksempel på dårlig imitation. Den er tilmed doven. Måske fordi
kunst, i kitschmenneskets øjne, er egocentrisk; den skal fremvække behagelige, sukker-
søde følelser, skal fungere som en slags ‘krydderi’, en form for ‘baggrundsmusik’, en
dekoration osv., “in no case should it be a serious matter, a tiring exercise, an involved
and critical activity …”93 Kunst var utvivlsomt en “involveret kritisk aktivitet” i Petro-
nius’ øjne: hvordan kunne han ellers opnå den omhyggeligt orkestrerede polyfoni – for
eksempel de frigivnes sociolekt i Cena Trimalchionis?94

92. Dorfles (1969b) 37.
93. Dorfles (1969a) 16.
94. For en dybdegående sproglig analyse, se Boyce (1991).

AIGIS  25,2 24



Eumolpus bruger forstokkede formularer og præfabrikerede udtryk, så hans digt
fremstår som epik. Problemet er, at det er en doven og letkøbt pastiche. Det er, som om
Eumolpus tror, at det er nok bare at genbruge sproglige elementer, der hører epik til.
Kongruent med Ugo Vollis ord henfalder Eumolpus til en “facile and banal use of
aesthetic features worn so thin as to have lost any effect.”95 Trimalchios fejl består i, at
han forsøger at lave noget, der skal fremstå som stor kunst. Han sætter sig ikke for at
skildre verden, som den er (for hans realistiske terminologi stammer ikke fra hans
omverden). Hans kunst er ikke en refleksion af mennesket, snarere af ham selv. Resul-
tatet bliver, at han fremstår som det, han egentlig er: én, der prøver på at lave stor
kunst. Og mislykkes. Den største kitsch-producent er gerne ham, der tror, han laver
stor kunst, “when he is in fact creating mere kitsch objects.”96 Slater gør ret i at poin-
tere, at Eumolpus spiller rollen som poet.97 Hertil kan det tilføjes, at man kun kan spille
en genkendelig rolle som poet, hvis der er denne formularprægede og hævdvundne
forestilling om, hvordan en “rigtig digter” ser ud, agerer, og taler. Og eftersom en digter
er en, der imiterer eller frembringer imitationer, bliver Eumolpus’ imitation en imita-
tion af en imitation.

Der er kvantitativ guf i Bellum Civile, der består af 295 verslinjer på daktylisk hexa-
meter, men rent kvalitativt er det ringe poesi. Digtet skildrer borgerkrigen mellem
Cæsar og Pompeius.98 Slater har med rette pointeret, at Bellum Civile ikke har nogen
‘kerne’, det fortaber sig i et sammensurium af episke, sproglige finesser.99 Det er præfa-
brikerede udtryk (der er blevet til klichéer.) Det er formularer man kan følge uden
rigtig at skulle tænke. Det er “epik” i den henseende, at det skal lyde sådan som “epik
skal lyde”, og for at gøre det mere episk opremser og indfletter Eumolpus alle de myto-
logiske navne, han på kort tid kan: Fortunata, Enyo, Cocytus-floden, Fader Dis (Pluto),
Tisiphone, Porthmeus (Charon), Cynthia, Amfitryons søn (Herkules), Fama (rygtet),
Erebus, Erinys, Bellona, Megaera, sønnen af Mars (Romulus), Phoebus, Diana, Merkur,
“helten fra Tiryns” (igen Herkules), Tartarus.100 Foruden en næsten lige så lang række af

95. Volli (1969) 233.
96. Dorfles (1969c) 302.
97. Slater (1990) 118.
98. Og det berører det efterhånden ret udslidte og klichéfyldte tema: luksus der har ledt til romernes

moralske forfald … Se Satyricon s. 140.
99. Slater (1990) 246.
100. Satyricon s. 139–47.

AIGIS  25,2 25



historiske navne … Det er referenceoprullende og barnagtigt naivt. Kitsch i den for-
stand at Eumolpus tror at han kan isolere episke elementer, udvinde og indskrive dem i
sine egne vers. Dette er et kitschmenneskes dovne imitation. Ligesom Troiae Halosis,
mangler Bellum Civile struktur. Digtet er så godt som meningsløst og uforståeligt.
Dette er et typisk træk ved en kitschdigter: han vil med vilje forsøge at forvirre gennem
en mangel på klarhed. Ifølge Ugo Volli: “Hyperbole, metaphor abound. The aim is to
stun and intoxicate the reader, to give him the impression, by means of a facile neglect
of syntax, that he is confronted with ‘art prose’.”101 Til trods for dette, er jeg ikke i tvivl
om, at Eumolpus betragter sig selv som en suveræn digter. På grund af det falske bil-
lede, der reflekteres i hans troldspejl. Og hvis han skal forestille sig at være digter, må
han klæde sig og tale som så. Han er også villig til at gå i døden for sin pastiche poesi.
Som da skibet er ved at kæntre og alle forventer at dø. Encolpius og Gitons store
romanstiske afskedsscene afbrydes, da de hører en besynderlig mumlen og stønnen fra
kaptajnens gemakker som fra et vilddyr, der forsøger at slippe ud. De følger lyden og
finder Eumolpus som sidder og grifler vers ned på et stort pergamentark. Da de
trækker ham ud, skriger han, afsindigt rasende over at blive afbrudt. “Lad mig gøre
sætningen færdig,” siger han. “Digtet halter i slutningen.”102 Og var det ikke for Encol-
pius og Giton, var Eumolpus formodentlig gået i døden for et sidste kitschet digt.

Bibliografi
Boyce, B. 1991 The language of the freedmen in Petronius’ Cena Trimalchionis. Leiden.

Broch, H. 1969. “Notes on the problem of Kitsch,” i Dofles (1969) 49–76. 

Celebonovic, A. 1969. “Notes on traditional kitsch,” i Dofles (1969) 280–90.

Conte, G.B. 1996. The hidden author: An interpretation of Satyricon. Berkeley.

Dorfles, G. (red.). 1969. Kitsch: The World Of Bad Taste. London.

Dorfles, G. 1969a. “Kitsch,” i Dorfles (1969) 13–36.

101. Volli (1969) 230.
102. Satyricon s. 132–33.

AIGIS  25,2 26



Dorfles, G. 1969b. “Myth and kitsch,” i Dorfles (1969) 37–48.

Dorfles, G. 1969c. “Conclusion,” i Dorfles (1969) 291–302.

Gregotti, V. 1969. “Kitsch and architecture,” i Dofles (1969) 255–76

Hales, S. 2013. “Freedmen’s Cribs,” i Prag & Repath (2013) 161–80

Hope, V. 2013. “At Home with the Dead,” i Prag & Repath (2013) 140–60

Kundera, M. 2001. Romankunsten. Oversat af E. Andersen & M.-M.M. Nielsen.
København.

Kundera, M. 1988. Tilværelsens ulidelige lethed. Oversat af E. Andersen & J.
Lichtenstein. København.

Lipovetsky, G. & Serroy, J. “Kitsch in the Hypermodern Era,” i Ryynänen & Barragán
(2023) 65–86

Morgan, J.R. 2013. “Petronius and Greek Literature,” i Prag & Repath (2013) 32–47

Petronius. Satyricon. Oversat af H. Voetmann. København, 2009.

Plaza, M. 2000. Laughter and derision in Petronius’ Satyrica: A Literary study.
Stockholm.

Prag, J. & Repath, I. (red.). 2013. Petronius: a Handbook. Oxford.

Rimmel, V. 2013. “Letting the Page Run On,” i Prag & Repath (2013) 65–81.

Ryynänen, M. & Barragán, P. (red.). 2023. The Changing Meaning of Kitsch: From
Rejection to Acceptance. Cham.

Slater, N.W. 1990. Reading Petronius. Baltimore.

Sulivan, J.P. 1968. The Satyricon of Petronius; a literary study. Bloomington.

Volli, U. 1969. “Pornography and pornokitsch,” i Dofles (1969) 224–50.

AIGIS  25,2 27


