Satyricon & kitsch’

Af Frederik Schultz

There are two ways in which we may find a poet to be modern:

he may have made a statement which is true everywhere and for all time
(...) or there may be an accidental relationship between his mind and
our own.

- TS. Eliot

Introduktion

Der er to mader, hvorpa Satyricons forfatter kan fremstda moderne: Han fremsatte en
‘pastand, der er sand overalt og til alle tider, eller der er en tilfeeldig forbindelse mellem
hans tankegang og vores egen. Den pastand, som forfatteren Petronius fremsatte, er
denne: kitsch er en uundgaelig del af den menneskelige tilveerelse — og dette er sandt
overalt og til alle tider. Vor tids kunstige og performative (og dermed kitschede) kultur
er en tilfeeldig forbindelse mellem Petronius’ tankegang og vores egen. Begrebet ‘kitsch’
betegner en (stilmaessig) underledig person og dennes frembringelser. Petronius frem-
stiller og satiriserer kitschmennesker, han betragter med et bedrevidende smil.
Samtidig satiriserer han de pladderromantiske, graeske keerlighedsromaner, som han
ansa for triviallitteratur. Satyricon vrimler med Kitschmenschen, men jeg har i forste
omgang valgt at fokusere pa de tre karakterer, jeg anser for veerkets mest indflydelses-
rige: Encolpius, Trimalchio og Eumolpus.” Enhver begivenhed i Satyricon genfortelles
af vores upalidelige, mytomane forteeller Encolpius. Heri ligger en kompleks meta-
dimension i Petronius’ narrative teknik: Hans roman er kritisk over for kitsch, men den
er fortalt af en gennemfort kitschet forteller. I en bred forstand afspejler kunst altid
samtidens menneske — dette er ifelge Hermann Broch. Den kitschede roman derimod

afbilder ikke verden, som den virkelig er, men som folk ensker, at den skal veere, eller

Denne artikel er en bearbejdet version af mit speciale, som jeg indleverede ved Syddansk Univer-
sitet i Odense i januar 2025. Tak til Det Danske Institut i Rom for arbejdsophold samt til Reka
Forrai og Gian Biagio Conte for deres genergsitet og vejledning. Tak til Chr. Gorm Tortzen for
hjelpsomme kommentarer og sendringsforslag til artiklen.

1. For en analyse af kitsch i vores ‘hypermodernistiske’ tidsalder, se Lipovetsky & Serroy 2023.
2. Navnene kan overseettes til henholdsvis ‘Skedebarn’; ‘Den Koloenorme’; ‘Den, der synger smukt.

AIGIS 25,2 1



som de frygter, at den er.’ Inden for forskningen i Satyricon er der bred enighed om, at
Encolpius er en mytoman, der omfortolker sine nederlag, s de fremstiller ham som en
helt i forskellige skikkelser. Det er ogsa almindeligt antaget, at det samfund, der skildres
i Satyricon, er degenereret. Jeevnfor Hermann Brochs terminologi: at den kitschede
roman ikke skildrer verden, som den er, men som mennesker gnsker eller frygter, at
den er, mener jeg, at Encolpius ikke skildrer verden, som den virkelig er, men som han
onsker, at den skal veere — med ham selv i rollen som vekslende tragisk, episk og
romantisk helt. Samtidig fremstiller han ogsa verden, som han frygter, at den er: et
degenereret samfund. Og mens Encolpius’ forteelling er kitschet, er Petronius’ roman
det ikke. Satyricon er tveertimod en roman, der — i al sin kompleksitet — spejler samti-
dens menneske, idet samtidens menneske i stigende grad var kitschet. Netop derfor
kan Petronius, Neros arbiter elegantiae, virke moderne: pa grund af et tilfeeldigt

sammenfald mellem hans tankeverden og vores egen.

Encolpius’ kitsch

Encolpius er Satyricons atypiske helt og forstepersonsforteeller. Han er hverken seerlig
modig eller heroisk, og han lider nederlag efter nederlag. Encolpius er en ung mand
med en vis referenceramme; han er en scholasticus. Gang pa gang lider han af impo-
tens, hvilket han giver Priapus skylden for. Encolpius render ogsa rundt med en ung og

smuk elsker: den 16-arige vendekabe Giton.

Encolpius’ mytomani

I sin antologi Kitsch: The World of Bad Taste, fremheever Gillo Dorfles en tendens,
hvor man tilskriver mytiske elementer til personer, der hverken egner sig til dem, kan
baere dem eller burde vie sig dem, og som derfor leder til en kitsch myteskabelse.’ Jeg
mener, at Encolpius er et sddan individ, der ikke kan leve op til sine desperate forseg pa
at skenskrive sit liv ved at seette det i mytologiske rammer. Lad mig give et par

eksempler: Efter at veere blevet frargvet sin elskede Giton, treekker Encolpius sig tilbage

3.  Broch (1969) 71.
4.  Sulivan (1968) 105; Plaza (2000) 46.
5.  Dorfles (1969b) 46.

AIGIS 25,2 2



til stranden, som var han Achilleus, bergvet sin Briseis. Da Encolpius skjuler Giton
under en seng pa et herberg for at holde sin 16-arige skat for sig selv, sammenligner
han episoden med dengang Odysseus “i sin tid hagede sig fast under en veedder’
Encolpius sidestiller sig i anden kontekst med den homeriske helt: han genkendes pa sit
skridt, ligesom Odysseus blev genkendt pé sit ar.” I Croton pétager Encolpius sig Odys-
seus’ epitet Polyaenos (‘den vidtberomte’),® og han er ligeledes immun over for
(pseudo)Circes besvargelser — dog kun i den forstand, at han er impotent.” Encolpius
leegger skylden for sin impotens pa Priapus’ skuldre — han sammenligner det med
Odysseus, der blev forfulgt og pint af Poseidon. Da Encolpius igen svigtes af sin potens
og skuffer Circe, henvender han sig til sit personificerede lem pa samme made, som
Odysseus taler til sit hjerte. Og listen fortseetter.

Vedrgrende Encolpius’ mytomani har Slater bemeerket, at: “The result is to crystal-
lize the gap between the world of heroes and the shadowy role-playing world of Encol-
pius, where heroism is but a posture and poetry the background music of life lives at
one remove from its more sordid aspects”’ Kitschmennesket tror netop, at kunst skal
veere en form for kondiment, en form for baggrundsmusik." Fortelleren i Milan Kun-
deras Tilveerelsens Ulidelige Lethed heevder, at “Kitsch er den absolutte fornaegtelse af
lort; bade i ordets bogstavelige og overforte betydning: kitsch udelukker af sin syns-
vinkel alt, hvad der er essentielt uantageligt ved den menneskelige eksistens”’> Med
andre ord udelukker kitsch de “nedrige aspekter” af tilveerelsen, som Slater henviser til.
I Encolpius’ tilfeelde bestar disse aspekter i hans konstante nederlag. Disse nederlag
omformer han, s& han kan se sig selv i et heroisk og mytologisk lys. Iliadens og Odys-
séens 24 sange er ofte det materiale, Encolpius kan drage inspiration fra for at
skonskrive sit liv. Sammenlign Encolpius’ instrumentalisering af epos med Dorfles’

pastand om, at kitsch er

6.  Satyricon s. 107. Henvisninger til Satyricon er til Voetmanns oversettelse (2009); da denne overseet-
telse ikke er inddelt som den latinske tekst, mé jeg henvise til dens sidetal.

7.  Satyricon s. 118.

8.  Satyricon s. 149.

9. Morgan (2013) 33.

10. Slater (1990) 128.

11. Dorfles (1969a) 15-16.
12. Kundera (1988) 209.

AIGIS 25,2 3



somewhat parallel — only in reverse — to what happens when one element
in a song is taken out of context so as to increase the power of its artistic
message; poetry, music and painting often make use of this trick, which
consist of extracting a work of art, or part of it, from its usual context and
inserting it somewhere else, thus achieving the alienation of the message

and increasing its powers of information."

Man kan sige, at dette indebezerer en form for instrumentalisering af fortidens
mesterveerker — veerker, der engang besad en iboende veerdi, men som kitschmennesket
forseger at tvinge ind i sin egen kontekst. De sandsynligvis handplukkede mytologiske
navne, Satyricon er fyldt med, kan betragtes i et lignende lys: Agamemnon, Daedalus,
Circe, osv. ... De er underlegne imitationer af den segte vare, og de er drevet af en trang
til at forskenne deres liv via mytologien. De er i den forstand ikke ulig Encolpius, der
skiftevis spiller rollen som Achilleus, Aeneas og Odysseus. Litteraturen giver Encolpius
en narrativ ramme, som tilsyneladende er meningsgivende i og med at den lader Encol-
pius ophgje sine oplevelser, eventyr, folelser og passioner. Men hans mytomane over-
drivelser forvreenger virkeligheden. Néar Encolpius tyer til kitsch, kan det veere fordi det
giver ham lindring. Kitsch er en form for eskapisme; den mildner veegten af det ubeer-
lige og giver mennesket mulighed for at forsvinde, for at miste sig selv i historiens
idyl — et sted, hvor etablerede konventioner stadig er gyldige." I Encolpius’ tilfeelde er
det mere preecist at sige, at han mister sig selv i mytologiens idyl og de etablerede

konventioner, der herskede dér.

Encolpius’ ‘porno-kitsch’
Ugo Vollis begreb ‘pornokitsch’ kan anvendes pa Encolpius skenskrivelser af sit seksu-
elle begeer. Denne form for kitsch indebeerer en idealisering af en kvindefigur, der

ophgjes til en Madonna-lignende status:

13. Dorfles (1969a) 19.
14. Broch (1969) 73.

AIGIS 25,2 4



In an attempt to construct a new myth on every page and to find new ma-
gic characteristics for every woman, even classical images, noble words and
erudite references of a uniquely scholastic culture are not sacred: the wo-
man becomes a nymph from the woods or a goddess, often Venus or a Greek
statue, (...) In reality, all this tinsel and glitter has a specific function — to
exalt the sexual basis of pornokitsch, while at the same time to veil it by en-
veloping it in atmospheres and situations made as unreal and fabulous as

possible.”

Encolpius’ skildring af Circe er et eksempel pa dette. Encolpius meder Circe i Croton.
Circe er en velhavende og begeerlig kvinde, og selvom hun blot er et sexsymbol,
forvandler Encolpius hende til en gudinde: “Ingen ord kan indfange hendes skenhed —
uanset hvad jeg sagde, ville det ikke gaore hende fyldest” (...) “@jnene var klarere end
stjerner pa en manelys nat,” “hendes leeber lige sd& smukke som dem, Praxiteles skeen-
kede Diana” “Ah, hendes hage, 4h hendes hals, 4h hendes haender, 4h hendes fadders

glans under de tynde guldbdnd. Hun havde gjort Paros’ marmor mat*®

Encolpius’ ord
er ren ‘glimmer og glitter’ — en forskennelse, der ophgjer den grundleeggende seksuelle
natur af ‘pornokitsch’ inden for en dremmende og uvirkelig atmosfere. Encolpius’
hang til at mytologisere er saledes bade ‘indadvendt’ og ‘udadvendt’: Han ophgjer sig
selv, og for at ophgje sit kropslige begeer ma han tilsvarende ophgje objektet for sit
begeer. Det er ogsa kitsch i den forstand at han overdriver og dermed forvreenger sine
omgivelser for at kunne rores; for at konstruere endnu et luftkastel, der ger virkelig-
heden mere eventyrlig, beundringsveerdig, storsldet, sublim. Han er ude af stand til at
forholde sig til ‘tingen i sig selv’ og kan kun forholde sig til ‘billedet pa den’ — eller
snarere, billedet pa et billede pa et billede, indtil virkeligheden er blevet sa fortyndet, at
den bliver ukendelig — en forfalskning skabt af overfladisk sentimentalitet og kitsch-

menneskets umeettelige trang til at ophgje selv de mest banale, kropslige lyster.

15. Volli (1969) 231.
16. Satyricon s. 150.

AIGIS 25,2 5



Encolpius' pladdersentimentalisme

Petronius satiriserer som sagt de pladderromantiske, greeske keerlighedsromaner, han
betragtede som triviallitteratur. For eksempel under kapitlet ‘Rejsen; da en heftig storm
truer med at keentre skibet, Encolpius og Giton er ombord p3, isceneszetter de sig som
tragiske elskere, der snart skal mgde deres pladderromantiske ded: de snegrer et beelte
rundt om sig, og troster sig med, at de — om ikke andet — vil veere forenede leengere i
doden sddan.” Typisk for et kitschmenneske'™ fremforer Encolpius en patetisk
svanesang, propfyldt med adjektiver, og “poetiske” billeder, hvor han tyer til velkendte
figurer og metaforer stablet ovenpa hinanden. Nar Encolpius mindreveerdigt imiterer
tidligere tiders mesterveerker (sasom Odyseen og Iliaden) imiterer han i det mindste
noget, der er “sublimt’, men nér han imiterer de greeske keerlighedsromaner i handling
og ord, imiterer han noget, der i forvejen var generisk og banalt: unge og smukke,
forelskede hovedpersoner pa en eventyrlignende rejse, der skal overkomme en raekke
udfordringer (sasom pirater, lovlgse og rivaler), for de kan “leve lykkeligt til deres dages
ende” Som regel bliver de adskilt fra hinanden, for de finder hinanden igen. De skal
gerne lide skibbrud, og beskrivelser af storme er ogsa et fast inventar.” Ligeledes er
Encolpius pa en eventyrlignende rejse og han skal konstant forholde sig til rivaler (forst
og fremmest sine sdkaldte venner Ascyltos og Eumolpus), der eftertragter og prover at
frargve ham Giton. Ligesom den greeske keerlighedsromans protagonister, lider de ogsa
skibbrud under en storm, hvor de ser frem til at mede deden sammen. Som sande,
romantiske helte “skal gare””® Encolpius snefter i elegiske klichéer om at do sammen
(“iuncta mors”) og bruger tragi-episke markegrer som ecce (“Se!”), som han melodrama-
tisk gentager.”’ Hans melodramatiske og overdrevne sprog vaekker mindelser om Ovids
Amores, men pointen er at Encolpius langtfra er nogen Ovid! Da Encolpius er kommet
til Croton og er ude af stand til at fuldbyrde et samleje med Circe, afspejler deres
folgende brevudveksling ogsd Ovids Amores savel som hans Heroides, og de konven-

tioner vi finder i den romantiske og erotiske poesi. Men fremfor en Oenone der skriver

17. Satyricon s. 132.

18. Se Volli (1969) 231.

19. Morgan (2013) 41.

20. Se Morgan (2013) 4243 for paralleller til protagonister i greeske keerlighedsromaner.
21. Rimmel (2013) 66.

AIGIS 25,2 6



til Prins Paris, fordi hun er blevet forladt og forradt, skriver Circe til Encolpius, fordi
hun er blevet forsmiet af hans ukampdygtige penis.”” Encolpius’ svar er (situationen
taget i betragtning) bade patetisk og teatralsk: han opfordrer hende til at finde en
passende straf for hans misgerninger: “Hvis du vil have mig dreebt, bringer jeg dig selv
mit sveerd. Hvis det er nok for dig, at jeg bliver pisket, lober jeg nggen hen til dig, min
herskerinde. Husk blot pa én ting: Det var ikke mig, men mit udstyr, der svigtede.
Soldaten var rede, men manglede vdben."” Ovids kanoniske brevudvekslinger er blevet
efterlignet og erstattet af en sentimental og mindreveerdig kopi. Encolpius bader i
kitsch, og hans behov for kitsch er dette: det er behovet for at se sig selv i den forsken-
nende logns spejl og med beveeget tilfredsstillelse genkende sig selv, idet han der
tragisk og romantisk i Gitons arme. Idet han sveber sig i endnu en ulykkelig, ufuld-
byrdet, romantisk eskapade. P& denne made opleser han virkeligheden, der gores til
drem; tro mod kitschmenneskets natur er han blevet tilveennet uvirkelighed, drom og

fantasi, fremkaldt af lyriske figurer og littereere konnotationer.

Encolpius' folelsesmaessige falsifikationer

Den primeere kilde til Encolpius’ kitsch ma veere en personlig, folelsesmeessig tilfreds-
stillelse — den storste kilde til enhver persons kitsch, ifslge Hermann Broch.* Encol-
pius far folelsesmeessig tilfredsstillelse ud af at fremtvinge og dyrke folelser, der derved
bliver kunstige. Det er en forfalskende og selvbedragende proces, der muliggores af en
livlig fantasi og de omfattende littersere referencer, han kan treekke pa. De kunstige
folelser er designet til at fremkalde den genkendelige (og meget menneskelige) sitren.
Det er en affektiv og selvtilfredsstillende reaktion, der gor det muligt at lade sig beveege
af et banalt indtryk, som gennem kitsch gores meningsfuldt. Encolpius’ fantasier om
Circe og Giton falder inden for denne kategori. Det er en instrumentalisering af frem-
provokerede folelser. Da Encolpius bergves den romantiske ded, han kun kan dremme
om — at gd til grunde i en storm og forlis — steder han i stedet pa et lig, der hvirvler
rundt i en malstrem, for det skyller op pd stranden. Uvidende om, at kroppen tilherer

Lichas, som han engang har gjort til hanrej, standser Encolpius bedrovet, og skuer med

22. Satyricon s. 154—56.
23. Satyricon s. 155.
24. Broch (1969) 72-73.

AIGIS 25,2 7



”» «

vade gjne ud over “det forrederiske hav”, “et sted i verden,” breler han, “venter hans
kone maske pa ham, i tryghed, eller en sen eller far, der intet aner om uvejret. Han ma
have efterladt nogen, som han kyssede farvel, da han drog af sted. Her ser vi de dede-
liges planer og ambitioner. Se, hvordan mennesket flyder!”” Encolpius tyer nok engang
til preefabrikerede littereere vendinger. Han tror, han ger gjeblikket smukkere, men han
henfalder til klichéer, hvad der ger gjeblikket vulgeert. Det, der gor Encolpius sa pate-
tisk i denne episode, er, at det ikke handler om liget i vandet, men forst og fremmest
om Encolpius selv — liget er blot noget, Encolpius kan instrumentalisere med henblik
pa at veekke storsldede og tragiske folelser af mishag over “menneskets lod” Da en
belge vender Lichas’ uskadte ansigt ind mod kysten, og da Encolpius genkender ham,
begynder han at greede. Ikke af sorg over Lichas’ skeebne, men af harme og selvmedli-

denhed: “Hvor er din vrede nu?” sperger han.

Hvor er din desperation? Nu ligger du helt forsvarslgs mod fisk og havuhy-
rer. Det er ikke leenge siden, du pralede af, hvad du kunne udrette med din
magt, men som skibbruden ejede du ikke en eneste planke fra dit enorme
skib. Af sted, I dedelige, fyld jeres hjerter med veeldige planer! Af sted, I
krystere, lav budget for de neeste tusinde ar for de penge, I har svindlet jer
til! Ham her sad sikkert forleden dag og gennemgik opgorelser af sin for-

mue, og vedtog sikkert, i sit stille sind, en dato for sin hjemkomst.*

Osv. osv. ... Hans grundtanke er den klichéfyldte: “at vi dedelige er magteslese overfor
skeebnen”

Men Encolpius hgjtidelige ord daekker ikke over hans uoriginale tanker og udslidte,
nermest ikke-teenkende klichéer. Encolpius’ sentimentalitet er endnu en gang pataget
og iscenesat, og det kan kun veere for hans egen skyld. Hvem skulle ellers veere hans til-

teenkte publikum? Han er helt alene.

25.  Satyricon s. 133.
26. Satyricon s. 133—-34.

AIGIS 25,2 8



Encolpius’ hyper-kitsch

Encolpius henfalder til de overfladiske folelser, som Dorfles betegner som hyper-kitsch,
hvor det falske element er allestedsneerveerende — det inficerer keerlighed, sorg, fodsel
og dod.” Dette indebeerer en massiv grad af selvbedrag. Et selvbedrag, der gores lettere,
hvis man (som Encolpius) kan benytte dekorative, ophgjede ord og leerde referencer.
Det er sldende, at ‘dannelse’ i Petronius’ satiriske univers ikke gor en person bedre i
stand til at gennemskue sentimentale eufemismer, men derimod gor det lettere at
bedrage sig selv, eftersom man har indgroede skoleleerte forestillinger ved hdanden, som

i bund og grund er lige sa ikke-teenkende som papeggjesnak.

Trimalchios kitsch

Det lykkes Encolpius at blive inviteret med til en grotesk overdddig middag hos en
nyrig og frigiven slave ved navn Trimalchio. Trimalchio er en gullaschbaron, og han er
maske den karakter, der er mest abenlyst kitsch, i den forstand at han er vulgeer. Hans
tilbgjelighed til kitsch kommer til udtryk i maden, hvorpa han har udsmykket sit hjem
og designer sit mausoleum. Hans hjem er indrettet sddan, sa det iscenesetter og myto-
logiserer Trimalchio. Trimalchio isceneseetter sig ogsd med sin “modernitet” og sin
“magiske” uniform. Han seger trest i astrologi. Hans middag har en performative

karakter, og er blevet kaldt et symposium for idioter.”®

Trimalchios mytomani og magiske uniform

Encolpius beskriver Trimalchio som en grim og skaldet mand. Forste gang, han far gje
pa Trimalchio, er ved nogle termiske bade. Her gar Trimalchio kleedt i en redlig tunika
og fine sandaler. Han bliver svebt i et skarlagenrodt uldkleede.”” Senere, til middagen,
har Trimalchio ifert sig en skarlagenskappe, over skuldrene heenger en charmeklud
med en bred purpurbreemme og frynser, der dingler ud over det hele. Pa sin venstre

hands lillefinger baerer Trimalchio en enorm forgyldt ring, og pa det yderste led af

27. Dorfles (1969a) 35.
28. Morgan (2013) 38.
29. Satyricon s. 30-31.

AIGIS 25,2 9



venstre ringfinger beerer han en mindre, som forekommer Encolpius at veere af guld,
men som er helt deekket med sma stjerneformede jernstykker — fordi han ikke kan
komme udenom at han er frigiven. Trimalchio abenbarer ogsa et guldarmband og en
elfenbenskrans med en glitrende metalplade. Han stanger sine teender med en tand-
stikker af sglv.*® Hans paklaedning er prangende og overdreven; med den hensigt at
fremvise rigdom, fordi rigdom — i Trimalchios optik — er et handgribeligt bevis pa
suvereenitet. Hans pakleedning har ogsd til formal at foreedle ham og fa ham til at
fremstd som noget, han ikke er og aldrig vil blive: et medlem af ridderstanden. Det er
ret typisk for kitschmennesket at han pa denne made kleeder sig ud. Dorfles beskriver
det som en ‘magisk uniform’ — et form for kostume, der skal give ham en slags magiske
attributter, “as if they were precious amulets or relics endowed with miraculous
properties”!

Trimalchio isceneseetter sig ogsa via sit hjem. Hans bolig er overdrevet prangende
og i darlig smag: Der er et solvfad preeget med Trimalchios navn;** husguderne har
guldkugler om halsen og hedder henholdvis Profit, Held og Gevinst;** Trimalchio har
ingen anemasker men et vellignende portreat af sig selv.*® Han har reserveret den for-
nemste plads til sig selv,”® og mest usmagelige og selv-refererende af alt er maske hans

veegmalerier:

Der var et billede af et slavemarked, og et af Trimalchio selv, langharet og
med en heroldstav i hdnden, som blev fort ind i Rom af Minerva. Dernzest
havde maleren med stor omhu gengivet alt om, hvordan Trimalchio lerte
at regne og siden blev gjort til bogholder. For enden af sgjlegangen greb
Merkur ham om hagen og loftede ham til en ophgjet tronstol. Her opvarte-
des han af Fortuna med et overstrommende overfladighedshorn og de tre

Parcer, som spandt gyldne trade.*

30. Satyricon s. 34-35.
31. Dorfles (1969b) 40.
32. Satyricon s. 34.
33. Satyricon s. 64.
34. Satyricon s. 64.
35. Satyricon s. 34.
36. Satyricons. 32.

AIGIS 25,2 10



Dette er en ophgjelse — neermest en skabelsesberetning — af Trimalchios “preedestine-
rede skaebne”. Som om han skulle nyde godt af Fortuna, Minerva og Merkurs gunst.”
Shelley Hales mener at Trimalchios veegmalerier vaekker mindelser om en triumfbue.*®
Hertil vil jeg tilfoje, at der er tale om triumf-fresker, der har til formal at glorificere
Trimalchio — fresker, som han selv har betalt for. Jeg anser det ogsé for at veere kitsch,
idet kitsch kendetegnes ved at veere klodset, banal og primitiv karikatur, samt en
pataget storladenhed.

I kapitlet ‘kitsch og arkitektur’ pointerer Vittorio Gregotti at kitsch som ideal er
“the debasement of real character to a form of bogus folklore”® Trimalchios sande
karakter er, at han er en gullaschbaron, mens afbildningen af ham som en der nyder
godt af guders gunst, er en konstrueret og falsk folklore. En falsk myte. For yderligere
at understrege sin heroiske status og glorificere sig selv, har Trimalchio desuden et
veegmaleri med scener, der angiveligt stammer fra Illiaden og Odysseen, men som er
komplet uforstaelige for Encolpius, der ellers er velbevandret i kanonisk litteratur.
Vegmalerier med mytologiske scener var ret almindelige blandt den romerske over-
klasse, men nér veegmalerierne placeres i neerheden af Trimalchios ‘skabelsesmyte, far
man indtryk af, at han forseger at sidestille sig selv med fortidens episke helte — pa
samme made som Encolpius’ gor med sin egen mytomani. Men hvor Encolpius er fattig
og ma ty til mundtlig myteskabelse, har Trimalchio de skonomiske midler til at fa sin
falske myte visuelt portreetteret. Dorfles har bemeerket, at det er et typisk traek for
kitschmennesket, at de vil seette sig selv i forbindelse med individer, der besidder en
eller anden form for magisk aura. Ved at inddrage “eegte myter” forseger kitschmenne-

sket at skabe en (falsk) myte om sig selv.*

37. Leeg i evrigt meerke til, hvordan Encolpius belejligt bebrejder Priapus for sin impotens, hvor Tri-
malchio belejligt indikerer at hans “triumfer” er guddommeligt sanktioneret.

38. Se Hales (2013) 171.
39. Gregotti (1969) 260.
40. Dorfles (1969b) 40-41.

AIGIS 25,2 11



Trimalchios nouveau riche-kitsch

Beklageligvis kan Trimalchio ikke beere den episke, heroiske fernis, han har pafert sig
selv. Resultatet er tragikomisk: Trimalchios veegmalerier smorer simpelthen for tykt pa.
Ligesom den mytomane Encolpius ger med sine fantasier. Trimalchio prever at gore
ridderstanden kunsten efter, men han kender, lige sa lidt som Encolpius, til det afdeem-
pedes veerdi, og ender med at blive vulgeer. Ifglge Dorfles er det sadan, at nogle af de
produkter, der oprindeligt blev skabt for en kultiveret elite, gdr hen og bliver dyr og
snobbet mode, der appellerer til en inkompetent, gkonomisk overklasse, der kun
accepterer denne kunst fordi, eller nar, den er blevet fashionabel og derfor eftertragtet
og dyr.* Pris bliver séledes, i deres ojne, et kvalitetsstempel.

Petronius’ skildring af en vulgeer opkomling som Trimalchio kan fremsta eliteer,
men det er vigtigt at huske pd, at de kultiverede personaer er lige sa vulgeere, lige sa
kitschede, det er de bare pa nogle serpreegede mader, nogle méder, der er typiske for
deres klasse. Samtidigt med at de grundleeggende karakteristika, der gor dem kitsch-
ede, er ens for dem alle. Kitsch, skal man huske, er almenmenneskeligt. I Satyricon er
det ogséd menneskeliggorende. Karakterernes kitsch er en af grundene til, at man pa et
eller andet plan kan sympatisere med dem, efter man har leet af dem. Petronius’ afbild-
ninger af kitschmennesker er pa linje med Milan Kunderas pointe om, at “ingen af os er
noget overmenneske, der ganske kan undgéd kitsch. Hvor meget vi end ringeagter
kitsch, hgrer den med til den menneskelige lod”* Det er ogsé vigtigt at huske p4, at
Trimalchio ikke tilhgrer en hvilken som helst kategori af den gkonomiske overklasse,
han tilherer den, vi vil kalde nouveau riche. Petronius’ letgenkendelige skildring af en
nyrig, kan rejse det spergsmal, om de nyriges vulgaritet er almengyldig pa tvers af
artusinder. Jeg teenker forst og fremmest pa Trimalchios ulidelige bleer, det at han
konstant skal spille med musklerne, og det at han er s& pengefikseret. Nar Trimalchio
deler ud af lommefilosofiske betragtninger, vedrerer de allesammen det materielle:

“Hvis man er fodt i et skur, skal man ikke dromme om paladser”;*® “Det var det geer,

41. Dorfles (1969a) 32—34.
42. Kundera (1988) 215.
43. Satyricon s. 81.

AIGIS 25,2 12



», «
.

som fik formuen til at haeve”; “alt, jeg rorte ved, svulmede som en bikage”;** “har man
en as, er man en as vaerd” “Man bliver, hvad man ejer”*> Trimalchio er penge fra A til
Z. Og det er et sprog, de andre frigivne kan forsta. Penge er Trimalchios parameter for
succes. Alle de penge, han har rad til at frdse bort, skal tjene ham til ere, og de syns-
bedragende retter skal tage hans geester med bukserne nede, for at fa dem til at fremsta
som fjolser eller idioter. Hvad der i virkeligheden er en ret barnagtig leg. Det er méske
ogsa for at vise, at de ‘leerde’ slet ikke er sa smarte som de render rundt og tror. Trimal-
chio foler sig heevet over dem, han foler sig heevet over alle andre (som en konge eller
tyran), men hans manglende dannelse er hans achilleshel. Den er maske ogsa kilde til
nogle usikkerheder, og fremfor at indremme at han ikke kan sin Homer eller Vergil
eller nogle af de andre, det kan forventes, at den dannede har indgdende kendskab til,
sa forsgger han at fremsta som en, der har kendskab til mytologi. Men de forseg han
har gjort pa at seette sig ind i mytologien har tydeligvis veeret overfladiske, for hans
mytologi bliver vrevlende, referenceoprullende, og abenlyst fejlagtig: Trimalchio
forveksler Kassandra med Medea. Han siger, at han har en offerskal der afbilder
Daedalos, der speerrer Niobe inde i den trojanske hest, men ingen af dem har noget
som helst har at gore med den trojanske hest.* Han p&star at Diomedes og Ganymedes
var brodre og deres soster hed Helena. At Helena blev bortfert af Agamemnon, der
ofrede en hjort til Diana i stedet for hende. Han tror, at Homer forteeller om krigen
mellem Troja og Tarentum, som Agamemnon vandt, og derfor skeenkede sin datter
Iphigenia til Achilleus, og det var af den grund Ajax blev vanvittig.”’

For at fremstd dannet komponerer Trimalchio ogsé et lille, impromptu digt. For at
fremstd som en digter, man skal tage alvorligt, behandler hans vers menneskets
afgreensede liv og forudbestemte skabne.*® Men de forste to verslinjer er kun vagt rele-
vante i forhold til situationen, og i evrigt metrisk defekte. Den tredje verslinje lyder
som en formularafrunding, Trimalchio kan pésette alle sine lejlighedsvise

epigrammer.” Trimalchio, virker det til, har kun gjort overfladiske forseg pa at leere

44. Satyricon s. 83.

45. Satyricon s. 84.

46. Se Satyricon s. 54.

47. Satyricon s. 63.

48. Se Satyricon s. 57.

49. Som pépeget af Slater (1990) 162.

AIGIS 25,2 13



digterkunsten, og han har kun gjort overfladiske forseg pa at “tale fornemt”; han
bruger lange tekniske eller retoriske termer sdsom anathymiasis og peristasis.”® Men
hans latin er preeget af fejl: han bruger for eksempel formen caelus i stedet for caelum.
Skeebnen kalder han for fatus, hvor den grammatisk korrekte endelse er fatum.®
Trimalchios digt, hans brug af lange tekniske og retoriske termer, er ogsé eksempler pa
den form for dekorativ emfase, kitschmennesket tyer til for at skenskrive sine banali-
teter. Petronius’ satire bestar i hgj grad i at han dekonstruerer sine karakterers store
preetentioner ved at vise os diskrepansen mellem deres store preetentioner og reali-
teten. Det er en leg med kontraster. Som for eksempel nar Fotunata siger til Trimal-
chio, at det ikke semmer sig for hans verdighed at opfore sig sa &ndsvagt,” er det for at
fa os til at teenke: hvilken veerdighed? For Trimalchio mangler — ligesom Encolpius —
decorum. Og af en eller anden arsag, er han ude af stand til at modsta den tiltreeknings-
kraft han finder i kitsch. Hvis man ser det i et kitsch-teoretisk perspektiv, besidder
kitsch en seerlig tiltreekningskraft overfor den nyrige skonomiske overklasse, der virker

til at tro at god smag er lige sa letkebt som ethvert andet produkt:

Kitsch has found it easy to impose itself on the uneducated and ingenuous
who have not yet chosen their cultural requirements and have only made
superficial attempts to find out about the possibility of satisfying them, and
who have still less acquired fixed tastes; kitsch thus infiltrates into the

mind like an infection in an organism that is incapable of resisting it.”

Kitsch kan nydes uden anstrengelse. En raffineret smag, ville Petronius nok mene,
kreever derimod treening og kultivering — den kan ikke kebes, uanset hvor omfattende
Trimalchios formue matte veere. Ham ma derfor nejes med en rudimenteer form for
kultur — eller kitsch — og hans rigdom giver ham mulighed for at akkumulere kitsch-
produkter uden begreensninger. Og Trimalchio omgiver sig med ja-sigere og holder et

hof af jubelidioter, der klapper ad ham som tilskyndet daselatter. For kitschmennesket

50. Satyricon s. 47 & 48. Se Rimmel (2013) 69.
51. Boyce (1991) 99

52. Satyricon s. 55.

53. Celebonovic (1969) 282-83.

AIGIS 25,2 14



vil, for at understotte de sublime folelser han finder hos sig selv, soge supportere, og jo
flere jo bedre. Men Trimalchio kan ikke kebe god smag, da hans forseg pa at tilegne sig
den har veeret overfladiske — delvist drevet af gnsket om at skinne i sin sociale kreds.
Han formar ikke at skelne mellem det, der er dyrt, men kitschet, og det, der er dyrt,
men raffineret. Trimalchio instrumentaliserer hgjkultur; den er paklistret hans veegge,
fordi han tror, den tjener til at eere ham. Dette er en af de mader, hvorpa han bliver
gjort til et vulgeert objekt af den skjulte forfatter: Trimalchio dekonstrueres gennem
modseatningen mellem hans hgjkulturelle preetentioner og hans rudimenteere, nouveau

riche-Kkitsch.

Trimalchios haevdvundne forestillingers ikke-teenken

Trimalchio har prevet pa at fremstd som en aristokrat med sine vegmalerier, ved at
digte, og ved at tale “klogt”. Maske har han et eller andet sted inviteret de boglige med
til sin middag, for at kunne leene sig op ad de kultiveredes ethos. Han forseger ogsa at
tilegne sig den kulturelle elites holdninger: Trimalchio heevder sagligt, at slaver jo ogsa
er mennesker® — en holdning han har fra Seneca.” Trimalchio er ganske vist selv en
tidligere slave, men det har ikke gjort ham sentimental pd sine gamle dage: hvis en slave
gér udenfor uden Trimalchios tilladelse, fir de éthundrede piskeslag.” Da en slave-
dreng taber et baeger, siger Trimalchio at han skal drebe sig selv, fordi han er sa ussel.”
Pa et tidspunkt under middagen, da en asiet falder til jorden og en slavedreng samler
den op, bemerker Trimalchio det og befaler, at slaven skal teskes og straks smide
asietten fra sig igen.”® Slaven Stichus bliver truet med at blive breendt levende, hvis der
kommer et mol i neerheden af Trimalchios ligtej.”” Diskrepansen mellem ord og hand-
ling peger pa, at Trimalchio fremfor egentlig at veere humanistisk, gerne vil fremsta
sadan, og maske ogsa vil virke moderne; med pé noderne. Dermed ikke sagt, at slaver

ikke er mennesker. Problemet er at det ikke en efterlevet men en pataget og moderigtig

54. Satyricons. 76.

55. Senecas moralske brev til Lucilius om ‘Slavers menneskeret’ Fra Epistulae Morales, 47.
56. Satyricons. 31.

57. Satyricon s. 54.

58. Satyricon s. 36.

59. Satyricon s. 84.

AIGIS 25,2 15



humanisme, Trimalchio promenerer med hér. Nar Trimalchio erkleerer, at slaver ogsa

er mennesker, treeder han i de ‘haevdvundne forestillingers’ tjeneste:

Ordet kitsch betegner holdningen hos den der gnsker at behage, for enhver
pris og s& mange som muligt. For at behage mé& man bekreefte det som alle
onsker at hore, treede i de heevdvundne forestillingers tjeneste. Kitsch er de
heevdvundne forestillingers dumhed oversat til skenhedens og folelsesfuld-
hedens sprog. Kitsch fralokker os bevegede tarer over os selv, over de ba-

naliteter som vi teenker og foler.”

Trimalchio treeder folelsesfuldt i de heevdvundne forestillingers tjeneste. Han har ikke
taget stilling til spegsmalet om slavers menneskeret, han har pataget sig et moderigtigt
standpunkt; han signalerer, han er god og med pa noderne med et slags dueligheds-
tegn. Og mon ikke Trimalchio ender med at tro pa sine “menneskelige kvaliteter”, at
han bliver sentimental og rert over sig selv. Det kan relateres til Kunderas koncept om

de to tarer:

Kitsch fremkalder lige efter hinanden to beveegede tarer. Den forste tare si-

ger: Hvor er det smukt, born der lgber hen over en graesplane!

Den anden tére siger: Hvor er det smukt sammen med hele menneskehe-

den at blive beveeget over bern der lober hen over en greesplane!

Forst tire nummer to gor kitsch til kitsch.”

I Trimalchios tilfeelde siger den forste tare: Slaver er ogsd mennesker! Den anden tare
siger: Hvor er det smukt at blive beveeget over mit gode hjerte. Det er den anden tare,

der gor Trimalchio kitschet.

60. Kundera (2001) 163.
61. Kundera (1988) 210-11.

AIGIS 25,2 16



Trimalchio og astrologens kitsch

Trimalchio hengiver sig ogsa til astrologien, der virker som en lise for ham — han har
endda ansat en personlig astrolog. Trimalchios astrolog modtager formentlig en
fyrstelig lon. Han medte sin spamand, da denne “tilfeeldigvis” kom til byen. Astrologen
er “en lille greekermand, Serapa hed han, en ren radgiver for guderne! Han fortalte mig
endda ting, jeg selv havde glemt, og alt blev forklaret fra ende til anden. Han kunne se
lige igennem mig — det eneste, han ikke fortalte, var, hvad jeg havde faet til middag

762 Trimalchio

dagen for. Man skulle tro, han havde boet sammen med mig hele livet
pakalder sig Habbinas som vidne til sin anekdote: “Habinnas, var du ikke med
dengang?” Trimalchio citerer astrologen: “Du har faet din kone pa grund af du-ved-
nok-hvad. Du er uheldig med venskaber. Ingen er taknemlige nok over for dig. Du ejer
godser. Du neerer en slange ved dit bryst! Og sa var der noget, som jeg ikke har fortalt
dig: Jeg har stadig tredive ar, fire maneder og to dage tilbage at leve i. Og sa vil jeg snart
modtage en arv. Det forteller profetien mig”®® Trimalchio tager astrologens profetier
for gode varer, fordi astrologen hurtigt har identificeret Trimalchios usikkerheder og
udnyttet dem. Astrologen tilherer den slags individer, Dorfles mener, er udstyret med
en sjette sans, som de udnytter for profit, og sa bruger de “all the gadgets which,
whether they wish it or not, can only lapse into clichés full of bad taste and ambi-
guity”® Trimalchios astrolog eksemplificerer ogsd, hvad Dorfles kalder for en
meerkveerdig og neermest vanhelligende nedbrydning af eerveerdige og autentiske
okkulte symboler, sa snart de bliver offer for den mytologiske tendens og falske ritua-
litet.” Pythia eller den Cumeiske Sibylle kan betragtes som sidanne @rverdige og
autentiske okkulte symboler, men Trimalchios astrolog har reduceret profeti til noget

underledigt, falsk og kitschet.

62. Satyricon s. 83.
63. Satyricon s. 83.
64. Dorfles (1969b) 46.
65. Dorfles (1969b) 45.

AIGIS 25,2 17



the whole of that sacred alphabet which in the past derived (as it still
could) transcendental value from glorious mysteries, immediately becomes
false when coupled with pseudo-mythical institutions; it becomes obsolete,
unfashionable, unsuitable. This is probably why one so often notices what I
should like to call witches’ kitsch, fortune-tellers’ kitsch, astrologers’

kitsch.®®

Trimalchios dedsangst og mausoleum

Et centralt treek ved Trimalchio er hans udpregede og uverdige dedsangst. Han er
folgeligt besat af tiden: han har et vandur (den smarteste og nyeste teknologi, penge
kan kebe?), og han har slaver nok til, at en enkelt af dem udelukkende skal bleese i et
horn for at signalere, hvor meget liv Trimalchio har tilbage at leve.” Trimalchio er
ligeglad med filosoffer — og derfor ligeglad med filosofi (medmindre det er lommefilo-
sofi vedrgrende materialitet). Maske af den grund er han darligt kleedt pa til at mede
doden. Maske af den grund kan han ikke se sin dedelighed i gjnene. Et kitschet veerdi-
system er relateret til en frygt for deden, fordi kitschmennesket sgger lindring og eksi-
stenssikkerhed i sit forbrug af kitsch, hans kitschede tendenser skal redde ham fra
morkets trussel.®® Kitsch er en “spansk vaeg der skal skjule doden”® Men uanset hvor
ngjagtigt Trimalchio maéler sin resterende tid, kan kitsch ikke overvinde tiden, kitsch-
menneskets flugtforseg fra deden forbliver blot en hobby.” Samtidigt er et flugtforsoeg
fra deden ikke det samme som at overkomme deden, “this act of shaping the world
which nonetheless leaves the world shapeless, is similarly no more than an apparent
overcoming of time””" Trimalchios dedsangst gennemsyrer den berygtede Cena. Der er
flere indikationer pa, at han enten tror pa eller forsgger at overbevise sig selv om, at
han pa en eller anden made kan undslippe deden — om end ikke overvinde den:

vedrorende sin grav, beder Trimalchio sin arkitekt, Habinnas, om at afbilde alle

66. Dorfles (1969b) 45.
67. Satyricon s. 30.

68. Broch (1969) 72.

69. Kundera (1988) 213.
70. Broch (1969) 76.

71. Broch (1969) 76.

AIGIS 25,2 18



Petraites’ gladiatorkampe, “sé det bliver muligt for mig, takket veere dig, at leve videre
efter deden”” Trimalchio forestiller sig sin grav som en komfortabel bolig: “Man
snyder sig selv, hvis man kun gor det hjem, man lever i, leekkert, og ikke bekymrer sig
om der, hvor man skal bo i leengere tid””® Trimalchio uddyber sin vision for gravmonu-
mentet: Han ensker et billede af sin vovse ved fodderne af sin statue, og kranse og
salvekrukker. S& skal det veere hundrede fod i leengden og to hundrede i bredden. Han
vil have frugttreeer af alle slags rundt om sin aske, og masser af vinranker. Han vil have
skibe, der skyder af sted for fulde sejl, og Trimalchio selv, der sidder pa hgjsedet i sin
embedsdragt, med fem guldringe og kaster monter i grams til folket fra en sak. Even-
tuelt ogsa en spisestue og hele folket, der nyder herlighederne. Til hgjre for ham skal
der veere en statue af hans kone, Fortunata, der holder en due, og hun skal have vovsen
i snor. Og hans slavesgn. Og store amforaer, der skal veere forseglede, sa vinen ikke
flyder ud. Og en af dem skal veere smadret, og oven over den skal der veere en slaved-
reng, der graeder. Og midt i hele skal uret veere, sa enhver, der vil vide, hvad klokken er,
ma leese Trimalchios navn. Uanset om han vil eller ej. Det er slaende, hvordan ikono-
grafien stikker i alle mulige retninger som et ustruktureret narrativ. Det skyldes, at de
arkitektoniske monstrgsiteter, designet af kitschmennesker, frem for alt skal imponere
gennem deres ekstravagance. Det er en arkitektur “built purely for effect and devoid
not only of meaning but lacking even practical use”’* Ikonografien pa Trimalchios grav
har intet praktisk formal, og betydningen er usammenheaengende; “narrativet” hopper
fra en ting til en anden. Det er typisk for de kitsch huse, hvor “a multiplicity of decora-
tive treatments speak with a babel of tongues”” Valerie M. Hope har pointeret hvor-
ledes “the varied images deprive the monument of a unity of message, almost sugge-
sting a crisis of identity””® Den ikonografiske overflod peger ogsé pa at Trimalchio lider
af horror vacui — frygten for det tomme rum symboliserer hans frygt for dedens
glemsel. Som kronen pa veerket forestiller Trimalchio sig en inskription med folgende
ordlyd:

72. Satyricons. 76.

73. Satyricon s. 76.

74. Gregotti (1969) 263.
75. Gregotti (1969) 268.
76. Hope (2013) 149.

AIGIS 25,2 19



HER HVILER GAJUS POMPEJUS TRIMALCHIO MAECENATIANUS
BLEV I SIT FRAVAR VALGT IND I SERVIRATET

KUNNE HAVE FAET ENHVER FUNKTIONZAERPOST I ROM, MEN
VILLE IKKE.

HENGIVEN, TAPPER, TROFAST,

SKABTE EN FORMUE FOR SMA MIDLER,
EFTERLOD SIG TREDIVE MILLIONER SESTERTIER
OG LYTTEDE ALDRIG TIL EN FILOSOE.

FARVEL, TRIMALCHIO.

FARVEL, FORBIPASSERENDE.”

Inskriptionen veekker mindelser om Augustus’ Res Gestae: den opsummerer hans
bedrifter, hans haedersbevisninger og embeder — kort sagt, hans “succeshistorie”. Den
understreger samtidig hans “ydmyghed’, alt imens den fremheever hans rigdom og
dannelse — en absurddannelse, der bestdr i, at han aldrig har lyttet til en filosof. Trimal-
chio bruger formelformuleringer som: “her hviler” og “farvel (...)” Endnu engang
forseger han at fremstille sig selv som et medlem af ridderstanden og naevner intet om
sin frigivne status. I stedet har han taget sig den frihed at tilfgje nogle ethosgivende
navne fra Roms fortid: Gajus Pompejus og Maecenas, Trimalchio sandsynligvis har faet
fra sin forhenveerende herre. Inddragelsen af Pompejus’ og Maecenas’ navne kan ses
som en satirisering af Trimalchios forhenveerende herre, men ogsd som endnu et
udtryk for den identitetskrise, Trimalchio lider af: I sin analyse af kitsch og arkitektur
papeger Gregotti, at rigdom og luksus afspejles i en desperat anvendelse af littersere
allusioner i en sggen efter personlig identitet.”® Tilfgjelsen af Pompejus og Maecenas’
navne kan ses i dette lys — Trimalchio bruger bare historiske allusioner i en segen efter
personlig identitet. Smagsdommeren Petronius har bevidst skabt Trimalchios grav som

en smagles konstruktion; en sidste hyldest til den afdedes darlige smag. Og sadan gar

77. Satyricons.77.
78. Gregotti (1969) 268.

AIGIS 25,2 20



det ofte: “For vi bliver glemt bliver vi forvandlet til kitsch. Kitsch er omstigningsstedet

mellem tilveerelsen og glemselen”

Eumolpus’ kitsch

Eumolpus er en gammel, grahéret herre og halvstuderet digter. Vi mgder ham for forste
gang i et galleri: som Dido dukker op foran Aeneas, da han begreeder skeebnen, dukker
Eumolpus op, da Encolpius begraeder Gitons bedrag.®* Encolpius kaster sit blik pa
malerier, der afbilder scener med udedelige mytologiske karakterer, der synes at
afspejle hans egen situation. Disse veerker fremstiller mytologiske forteellinger fra
fortiden, af det, der allerede har veeret. Denne scene afspejler i hgj grad Hermann
Brochs observation: “Incidentally, a walk round an art exhibition is enough to convince

one that kitsch is always subject to the dogmatic influence of ‘what has already been?®'

Eumolpus’ magiske uniform

... Ind treeder Eumolpus: Eumolpus’ ansigt er plaget, og i Encolpius' gjne er der noget
storladent ved ham, selvom hans tgj absolut ikke er prangende. Encolpius sammen-
ligner ham med den slags intellektuelle, som de rige plejer at hade.*” Eumolpus’ aller-
forste ord er at han er digter, han tror tilmed, at han er en “ganske andfuld digter”, hvis
man ellers kan stole pa de heederbevisninger, som efter Eumolpus’ udsagn ogsé bliver
givet til talentlgse folk som vennetjenester.®> Eumolpus’ lurvede kleeder er hans magiske
uniform. Det er et kostume, der skal give indtryk af at han er en vaskeaegte digter.
Eumolpus erkleerer hojtideligt, at hans tgj er som det er, netop fordi han er digter.
“Andelig streeben har aldrig gjort nogen rig”* Senere fremferer Eumolpus et digt, hvor
de sidste to verslinjer lyder: “Kun den skenne veltalenhed skeelver i iskolde laser;

Pékalder sig de uddede kunstner med ludfattig tunge.”® Siledes baerer Eumolpus sin

79. Kundera (1988) 231.
80. Conte (1996) 18.
81. Broch (1969) 72.

82. Satyricon s. 91.

83. Satyricon s. 91.

84. Satyricons. 91-92.
85. Satyricons. 92.

AIGIS 25,2 21



fattigdom som et emblem, der beviser at han tilhgrere en renere og ophgjet verden.
Hermed star han i kontrast til Trimalchio: hvor Trimalchio mener, at hans materielle
rigdom er et bevis pd hans suverenitet og intellektuelle formaen, ser Eumolpus sin
materielle fattigdom som et bevis pa hans storhed og visdom. Fattigdom er “blevet
soster til den sunde fornuft;*® siger Eumolpus, og koblet med hans kostume, kommer
man til at teenke pa Sokrates. Herved seetter han sig i implicit forbindelse med indi-
vider, der hgjtideligt er opfyldt af det indre liv og besidder en form for magisk aura —
typisk for et kitschmenneske. Eumolpus heevder ligefrem at storsldede kunstnere er

fattige, og han bruger Lyssipos som eksempel.”

Men Lyssipos dede, efter sigende, over-
ordentligt velhavende ... Det er en subtil satire og dekonstruktion, Petronius bedriver
her: Eumolpus tror at hans fattige kleeder er som et understottende argument — han er

fattig ergo er han digter — men Eumolpus’ eget eksempel modbeviser ham.

Eumolpus’ troldspejl

Eumolpus ikke bare betragter sig som en digter, han betragter sig ogsa som et meget
moralsk anlagt menneske. Netop det, mener han, er ogsa en del af det stof, en kunster
er gjort af. Encolpius sperger, hvorfor alle de skonneste kunstner er dede, kan
Eumolpus forklare deres dages kunstneriske nedgang, der ikke har efterladt et spor af

fordums storhed?

Det er gradighed, der er skyld i den deroute,” sagde han. “For i gamle dage,
da dyden blev elsket for sin egen skyld, trivedes de sedle kunster, og det 1&
menneskene steerkt pa sinde, at intet, som kunne veere til gavn for kom-

mende tider, métte forblive uopdaget.®

Saledes Eumolpus ... Han argumenterer altsa for, at det er en moralsk deroute, der er
skyld i kunstens forfald. Og udover at det er et tyndslidt argument — typisk for en

skolebeenksorienteret og deklamerende kultur — sa er det i virkeligheden ogsa en senti-

86. Satyricons. 92.
87. Satyricon s. 96.
88. Satyricon s. 96.

AIGIS 25,2 22



mental romantisering af fortiden. Der er ikke nogen grund til at betvivle, at Eumolpus
rent faktisk leenges efter den mere sublime fortid, men han kan maske ikke se den
sublime fortid for hvad den var, fordi han betragter den med en, for kitschmennesket,
typisk overdreven sentimentalisme. Kort efter sin moralpreediken, forteller Eumolpus
ganske skamlest om sin forforelse af den sakaldte ‘Pergamondreng’. Eumolpus er geest
hos en familie, hvor husmoderen beundrer ham netop som “en rigtig filosof” Der er
imidlertid intet som helst sokratisk over hans derpé felgende forforelse af ynglingen —
Eumolpus bryder alle regler om god skik og xenia. Men de bestikkelsesgaver Eumolpus
bruger for at matte kysse, befamle og til sidst have sex med Pergamondrengen,
begynder at blive af en sterrelsesorden, hvor Eumolpus bliver bange for, at det vil sa
tvivl om hans “edle motiver”*

Som jeg tidligere har veeret inde p4, er det typisk for kitschmennesket at han soger
at omforme realiteterne og gore dem til noget sentimentalt og falsk. Kitschmennesket
ser sig selv i et falsk lys, han ser sig selv i et troldspejl. Nar Encolpius betragter male-
rier, der skildrer mytologiske scener, som synes at afspejle hans egen situation, er det
ogsa for at se sig selv i det fortryllede spejls falske lys. Det er den form for kitsch, Her-
mann Broch beskriver, nar han taler om de falske billeder, der falder tilbage pa den
person, der har brug for dem. Kitschmennesket vil gerne se ind i spejlet og se sig selv
omringet af fantasier, sd han kan genkende sig selv i det falske billede, der bliver kastet
tilbage p& ham, sd han kan narre sig selv til at tro pd sine egne falsknerier (og det
tilmed med en nydelse der til en vis grad er oprigtig).” I Eumolpus’ tilfeelde viser spejl-
billedet ham en storsldet og moralsk anlagt digter, der lever i ophgjende fattigdom.
Dette kreever (eller fordrer) en illusioneer opfattelse af verden, preecis den slags opfat-
telse, der holder kitsch i live: en illusioneer opfattelse af verden er kitschmenneskets

dremmeland.”

89. Satyricons. 92.
90. Broch (1969) 49.
91. Broch (1969) 73.

AIGIS 25,2 23



Eumolpus’ kitschpoesi

Nogle af de allerstorste kunstverker blev affedt i den antikke verden ud af det, Dorfles
kalder en partikuleer mystificerende tendens. Den er stadig tilstedeveerende, men den
affeder ikke leengere “imposing epics, powerful legends and religious tales,” snarere
“squalid fetishistic phenomena of inferior publicity””> Eumolpus’ Troiae Halosis eksem-
plificerer den form for “squalid fetishistic phenomena of inferior publicity” som
Dorfles taler om. Digtet er Eumolpus’ take pa krigen i Troja, et efterhdnden udslidt
tema, og det tilfgjer ikke noget som helst nyt. For at gere ondt veerre evner Eumolpus
ikke at holde den rede trad — det ene gjeblik taler han knudret om hvor lang tid krigen
har varet, det andet (lige s knudret) om knejsende treeer pa Idas tinde — sa det bliver
en rodet, neesten uforstaelig, og vrovlet affeere. Det vrgvlende narrativ, der hopper fra
en ting til en anden, er en pendant til den lige s& vrevlende ikonografiske narrativ pa
Trimalchios grav. Overfloden af dekorative elementer pa Trimalchios grav kan
siddestilles med de dekorative elementer i Eumolpus digtning. Eumolpus plastrer pa
med adjektiver og adverbier, og hans allerivrigste forseg pa at skabe “stor poesi” resul-
terer i de allerveerste klichéer. Man kan lave det modargument, at selvom Eumolpus
overdriver og overornamenterer med sin brug af adjektiver, s& er det nogenlunde inden
for de episke mesterverkers spilleregler. Men selv hvis man ser bort fra at Eumolpus i
allerbedste tilfeelde er middelmadig, realistisk set inkompetent, s er det lige sa farceag-
tigt at forsege at genskabe tidligere tiders sublime epik, som hvis en digter i dag
forseger at lyde ligesom Shakespeare. Det er maske legitimt at imitere, men Eumolpus’
digtning er et skoleeksempel pa darlig imitation. Den er tilmed doven. Maske fordi
kunst, i kitschmenneskets gjne, er egocentrisk; den skal fremveekke behagelige, sukker-
sode folelser, skal fungere som en slags ‘krydderi, en form for ‘baggrundsmusik; en
dekoration osv., “in no case should it be a serious matter, a tiring exercise, an involved
and critical activity ..””® Kunst var utvivlsomt en “involveret kritisk aktivitet” i Petro-
nius’ gjne: hvordan kunne han ellers opna den omhyggeligt orkestrerede polyfoni — for

eksempel de frigivnes sociolekt i Cena Trimalchionis?*

92. Dorfles (1969b) 37.
93. Dorfles (1969a) 16.
94. For en dybdegéende sproglig analyse, se Boyce (1991).

AIGIS 25,2 24



Eumolpus bruger forstokkede formularer og preefabrikerede udtryk, sd hans digt
fremstar som epik. Problemet er, at det er en doven og letkebt pastiche. Det er, som om
Eumolpus tror, at det er nok bare at genbruge sproglige elementer, der horer epik til.
Kongruent med Ugo Vollis ord henfalder Eumolpus til en “facile and banal use of

aesthetic features worn so thin as to have lost any effect”””

Trimalchios fejl bestar i, at
han forseger at lave noget, der skal fremsta som stor kunst. Han seetter sig ikke for at
skildre verden, som den er (for hans realistiske terminologi stammer ikke fra hans
omverden). Hans kunst er ikke en refleksion af mennesket, snarere af ham selv. Resul-
tatet bliver, at han fremstar som det, han egentlig er: én, der prover pa at lave stor
kunst. Og mislykkes. Den storste kitsch-producent er gerne ham, der tror, han laver
stor kunst, “when he is in fact creating mere kitsch objects”*® Slater ger ret i at poin-
tere, at Eumolpus spiller rollen som poet.” Hertil kan det tilfajes, at man kun kan spille
en genkendelig rolle som poet, hvis der er denne formularpreegede og heaevdvundne
forestilling om, hvordan en “rigtig digter” ser ud, agerer, og taler. Og eftersom en digter
er en, der imiterer eller frembringer imitationer, bliver Eumolpus’ imitation en imita-
tion af en imitation.

Der er kvantitativ guf i Bellum Civile, der bestar af 295 verslinjer pa daktylisk hexa-
meter, men rent kvalitativt er det ringe poesi. Digtet skildrer borgerkrigen mellem
Caesar og Pompeius.” Slater har med rette pointeret, at Bellum Civile ikke har nogen
‘kerne, det fortaber sig i et sammensurium af episke, sproglige finesser.” Det er praefa-
brikerede udtryk (der er blevet til klichéer.) Det er formularer man kan folge uden
rigtig at skulle teenke. Det er “epik” i den henseende, at det skal lyde sadan som “epik
skal lyde”, og for at gere det mere episk opremser og indfletter Eumolpus alle de myto-
logiske navne, han pa kort tid kan: Fortunata, Enyo, Cocytus-floden, Fader Dis (Pluto),
Tisiphone, Porthmeus (Charon), Cynthia, Amfitryons sen (Herkules), Fama (rygtet),
Erebus, Erinys, Bellona, Megaera, sennen af Mars (Romulus), Phoebus, Diana, Merkur,

“helten fra Tiryns” (igen Herkules), Tartarus.'” Foruden en nzesten lige sd lang reekke af

95. Volli (1969) 233.
96. Dorfles (1969c¢) 302.
97. Slater (1990) 118.

98. Og det bergrer det efterhanden ret udslidte og klichéfyldte tema: luksus der har ledt til romernes
moralske forfald ... Se Satyricon s. 140.

99. Slater (1990) 246.
100. Satyricon s. 139-47.

AIGIS 25,2 25



historiske navne ... Det er referenceoprullende og barnagtigt naivt. Kitsch i den for-
stand at Eumolpus tror at han kan isolere episke elementer, udvinde og indskrive dem i
sine egne vers. Dette er et kitschmenneskes dovne imitation. Ligesom Troiae Halosis,
mangler Bellum Civile struktur. Digtet er s& godt som meningslost og uforstéeligt.
Dette er et typisk traek ved en kitschdigter: han vil med vilje forsege at forvirre gennem
en mangel pa klarhed. Ifglge Ugo Volli: “Hyperbole, metaphor abound. The aim is to
stun and intoxicate the reader, to give him the impression, by means of a facile neglect
of syntax, that he is confronted with ‘art prose”'" Til trods for dette, er jeg ikke i tvivl
om, at Eumolpus betragter sig selv som en suvereen digter. P4 grund af det falske bil-
lede, der reflekteres i hans troldspejl. Og hvis han skal forestille sig at veere digter, ma
han kleede sig og tale som sa. Han er ogsa villig til at gd i deden for sin pastiche poesi.
Som da skibet er ved at keentre og alle forventer at de. Encolpius og Gitons store
romanstiske afskedsscene afbrydes, da de horer en besynderlig mumlen og stennen fra
kaptajnens gemakker som fra et vilddyr, der forseger at slippe ud. De folger lyden og
finder Eumolpus som sidder og grifler vers ned pa et stort pergamentark. Da de
treekker ham ud, skriger han, afsindigt rasende over at blive afbrudt. “Lad mig gore
seetningen feerdig,” siger han. “Digtet halter i slutningen”'”> Og var det ikke for Encol-

pius og Giton, var Eumolpus formodentlig gaet i doden for et sidste kitschet digt.

Bibliografi
Boyce, B. 1991 The language of the freedmen in Petronius’ Cena Trimalchionis. Leiden.

Broch, H. 1969. “Notes on the problem of Kitsch,” i Dofles (1969) 49-76.
Celebonovic, A. 1969. “Notes on traditional kitsch,” i Dofles (1969) 280-90.
Conte, G.B. 1996. The hidden author: An interpretation of Satyricon. Berkeley.
Dorfles, G. (red.). 1969. Kitsch: The World Of Bad Taste. London.

Dorfles, G. 1969a. “Kitsch,’ i Dorfles (1969) 13-36.

101. Volli (1969) 230.
102. Satyricon s. 132-33.

AIGIS 25,2 26



Dorfles, G. 1969b. “Myth and kitsch,” i Dorfles (1969) 37-48.

Dorfles, G. 1969c. “Conclusion,’ i Dorfles (1969) 291-302.

Gregotti, V. 1969. “Kitsch and architecture,” i Dofles (1969) 255-76
Hales, S. 2013. “Freedmen’s Cribs,” i Prag & Repath (2013) 161-80
Hope, V. 2013. “At Home with the Dead,” i Prag & Repath (2013) 140-60

Kundera, M. 2001. Romankunsten. Oversat af E. Andersen & M.-M.M. Nielsen.
Kgbenhavn.

Kundera, M. 1988. Tilveerelsens ulidelige lethed. Oversat af E. Andersen & J.

Lichtenstein. Kebenhavn.

Lipovetsky, G. & Serroy, J. “Kitsch in the Hypermodern Era,” i Ryyndnen & Barragan
(2023) 65-86

Morgan, J.R. 2013. “Petronius and Greek Literature,” i Prag & Repath (2013) 32—-47
Petronius. Satyricon. Oversat af H. Voetmann. Kgbenhavn, 2009.

Plaza, M. 2000. Laughter and derision in Petronius’ Satyrica: A Literary study.
Stockholm.

Prag, J. & Repath, 1. (red.). 2013. Petronius: a Handbook. Oxford.
Rimmel, V. 2013. “Letting the Page Run On,” i Prag & Repath (2013) 65-81.

Ryyndnen, M. & Barragan, P. (red.). 2023. The Changing Meaning of Kitsch: From
Rejection to Acceptance. Cham.

Slater, N.W. 1990. Reading Petronius. Baltimore.
Sulivan, J.P. 1968. The Satyricon of Petronius; a literary study. Bloomington.

Volli, U. 1969. “Pornography and pornokitsch,” i Dofles (1969) 224-50.

AIGIS 25,2 27



