De klassiske Olympiske Lege som tilskuerbegivenhed

Thomas Heine Nielsen

Tilskuerne ved de antikke Olympiske Lege m& have veeret selve den sgjle, festivalens
bergmmelse hvilede p&, seerligt hvad konkurrencerne angik. Som Lammer siger: Uden
tilskuere ville ingen greesk atlet nogensinde have stillet op til konkurrence.' Nar tilsku-
erne atter var hjemme, vil de have berettet i det uendelige for alle, der gad here, om alt
det, de havde oplevet i Olympia, og om, hvordan konkurrencerne var forlgbet.”

Vi ved dog ikke ret meget om tilskuerne, for kildematerialet til dette vigtige aspekt
af festivalen er desveerre temmelig spinkelt. Det folgende ma derfor blive en neermest
impressionistisk collage baseret pa kildestumper, der ikke alle horer til i samme periode
og ikke alle belyser netop Olympia. Det overordnede billede, der kan tegnes, geelder
dog nok i det veesentligste for Olympia i den klassiske periode (479-323 f.Kr.), en tid
som var guldalderen for store bergmte bystater som Athen og Sparta og derfor den

periode, der normalt pakalder sig mest interesse.

Besggstallet

Hvor stor den folkemeengde var, der hvert fjerde ar stremmede til Olympia for at
deltage i festivalens ritualer og overveere konkurrencerne, kan desverre ikke fastslas
seerlig praecist, selvom den tydeligvis var stor efter antik méalestok.> De besogende ma

have veret nesten udelukkende meend, da gifte kvinder af ukendte &rsager* var

Dette er en revideret, udvidet og dokumenteret genskrivning af en artikel publiceret uden noter pa
spansk i 2024 (“Asistir a los Juegos,” Desperta Ferro Arqueologia & Historia 56: 28—33). — Tak til
Gorm Tortzen og Pernille Flensted-Jensen for fututiones muscarum.

1. Lammer 1988: 18.

Lammer 1988: 18; se ogsd Hornblower 1994: 23, som siger “All states of any consequence knew
what went on at Olympia,” og den mest oplagte kilde til denne viden er borgere, der havde besogt
festivalen.

3.  Pindar beskriver f.eks. i OL 1.93 askealteret i helligdommen som moAvfevwraros, besogt af tallose
fremmede, eller som Friis Johansen (1981: 33) siger: “hvor geester fylkes”; Bacchylides kalder (9.30)
de besagende i Nemea for ‘EANavwy ameipwr kikos, “the vast concourse of the Greeks” som Jebb
(1905: 305) siger, eller “the endless sea of Greeks” som McDevitt (2009: 51) siger.

4. For en diskussion af de mulige érsager, se Mouratidis 1984; se ogsa de kortfattede bemeerkninger
hos Barringer 2021: 61.

AIGIS 25,2 1



forment adgang til helligdommen under festivalen.” Gifte kvinder kunne overveere
sportskonkurrencer andre steder i den greaeske verden,® si drsagen ma4 ligge i et ukendt
og specifikt olympisk forhold. Ugifte kvinder kunne dog veere til stede,” men i hvilket
omfang de faktisk var det, vides ikke.

Det bedste fingerpeg om, hvor hejt besogstallet i Olympia var, er de estimerede
tilskuerkapaciteter for de forskellige stadionanleeg i helligdommen. Tilskuerkapaciteten
for det senarkaiske stadion er beregnet til ca. 24.000,° mens kapaciteten for den klas-
siske aflgser er beregnet til ca. 45.000.° Dette er betragtelige maengder, og selv disse tal
vil veere de hojeste besagstal for nogen begivenhed i den klassiske greeske verden, hvor
vel kun krig kunne samle mennesker i tilsvarende maengder.” Alligevel mener Papa-
konstantinou, at bespgstallet ma have veeret “much higher” end de 50.000, han selv
regner med, det klassiske stadion kunne rumme."

Ved visse afholdelser af festivalen har besogstallet veeret seerlig hejt. I 324 f.Kr.,
f.eks., havde den nyhed spredt sig, at Alexander ‘den Store’ havde beordret et kongeligt
dekret opleaest for den forsamlede folkemaengde i Olympia."> Dekretets indhold var
kendt pa forhénd: Det befalede de greeske bystater at tillade alle landsforviste at vende

hjem," og historikeren Diodorus Siculus (1. arh. £.Kr.) beretter, at 20.000 eksilanter var

5.  Golden 1998: 13; Crowther 2001: 38; Scanlon 2002: 222; Miller 2004: 150-51; Kyle 2014: 266;
Murray 2021: 105; Nielsen 2022a: 84—85; Nielsen 2024a: 23—24. — Dette forbud er, som Barringer
2021: 61 bemeerker, kun belagt for romersk tid, men det antages normalt, at det eksisterede allerede
i klassisk tid.

6.  Richardson 1992: 236; Dillon 2000: 458; Dillon 2021: 584; Scanlon 2002: 219-25; Nielsen 2022b: 15;
pace Guttmann 1986: 15. — Centrale kilder til kvinders tilstedeveerelse ved festivaler med sports-
konkurrencer er: Hom. Hymn. Apoll. 146-50; Pind. Pyth. 9.97-103 (og muligvis Pyth. 10.54—60); og
Thuk. 3.103.3. Se ogsa Lammer 1988: 19.

7.  Paus. 6.20.9 med Dillon 2000 og Crowther 2001: 38.

8.  Nielsen 2007: 55.

9. Nielsen 2007: 55.

10. I Slaget ved Chaironeia i 338 f.Kr. keempede séledes ca. 77.400 soldater; i Slaget ved Mantinea i 362
keempede mere end 50.000; i Slaget ved Koroneia i 394 keempede ca. 40.000; ved Nemea i 394 ca.
40.000; og ved Plataiai i 479 keempede ca. 38.700 allierede greekere mod den persiske heer (tal fra
slagkatalogen hos Schwartz 2009: 235-92).

11. Papakonstantinou 2020: 164: Papakonstantinou forklarer desverre ikke, hvorfor han regner med
lang flere tilskuere end 50.000, men siger blot: “the Olympic stadium could accommodate around
fifty thousand but the actual number of attendees at the festival was certainly much higher”; Weiler
19967: 193 regner med 40.000-50.000 besggende, mens Barringer 2021: 10 regner med 45.000—
50.000.

12. Diod. 17.109.1, 18.8.4; for en god diskussion af dekretet, se Bosworth 1988: 220-28.

13. Om de enorme praktiske vanskeligheder ved dette, se Nielsen 2024a: 48—52.

AIGIS 25,2 2



medt op i Olympia for at here dekretet blive proklameret:' De hilste opleesningen med
rungende jubel, hvilket nok var preecis, hvad Alexander havde hibet."
Kort sagt var der tusinder og atter tusinder til stede, nar festivalen til ere for Zeus

Olympios blev afviklet.

Rejsen til helligdommen
For de fleste besogende ma rejsen til Olympia have veret en tidsrgvende affeere. Til

6

fods tog rejsen fra Athen til Olympia f.eks. 5-6 dage;'® selve festivalen varede fem

dage,"” s en athener maétte afseette sidan noget som to til tre uger til et besog i

Olympia.”® Ad havet vil rejsen ofte have vaeret mindre tidskreevende,”

men langt de
fleste bystater 14 jo betydeligt leengere fra Olympia end Athen, sa for de fleste besog-
ende ma rejsen have veret temmelig langvarig og anstrengende.”® Dette forhold ma
selvfolgelig have haft en veesentlig betydning for de tilrejsendes sociale baggrund, og
det virker som en rimelig antagelse, at de primeert kom fra velstillede familier og ikke
fra sultens slaveheer.”’ Adgangen til festivalen har alligevel efter alt at demme veret
gratis.”

Nogle besogende vil dog have veret i Olympia som officielle repreesentanter for
deres bystater og ikke som privatpersoner, og de kan muligvis have rejst pa bystatens
regning, selvom det nok har varieret fra bystat til bystat. De fleste bystater synes at
have sendt officielle delegationer bestdende af prominente borgere til festivalen for at
deltage i ritualerne til eere for Zeus Olympios og repreesentere deres bystat over for den

gvrige graeske verden.”” S&danne delegationers medlemmer blev kaldt theoroi,

14. Diod. 18.8.5.

15. Diod. 18.8.5 med Nielsen 2024a: 48—52. — Ogsa i 276 f.Kr. og i 208 f.Kr. var besggstallene useedvan-
ligt hgje: Scharff 2024: 35.

16. Crowther 2001: 38, der henviser til Xen. Mem. 3.13.5: év mwévre 7} €£ Mpépats ... padiws dv Abrvnlev
eis OAvumiav agikoto.

17. For festivalens varighed og program, se Lee 2001.

18. Crowther 2001: 38.

19. Crowther 2001: 40—41.

20. Weiler 1997: 192.

21. Lammer 1988: 19.

22. Lammer 1988: 19; Crowther 2001: 37.

23. Crowther 2011: 39; Rutherford 2013; Nielsen 2024a: 48—50; Nielsen 2024b: 76-77.

AIGIS 25,2 3



‘tilskuere’® Desverre er vores kildemateriale til disse theoroi ret begraenset, hvad den
klassiske periode angar, men det virker igen som en rimelig antagelse, at hver afhol-
delse af festivalen blev oververet af theoroi fra de fleste af de ca. 1000 bystater i den
vidstrakte graeske verden.” Delegationernes medlemmer blev, som antydet, normalt
rekrutteret fra bystaternes sociale og skonomiske eliter. Vi ved f.eks., at lederen af
Athens delegation til Olympia i 324 f.Kr. var ingen anden end Demosthenes.*® Dette var
pa ingen made en tilfeeldighed. Demosthenes havde tilbudt sig selv som delegationens
leder,” og hans formal med den mangvre var at fi et mgde med Nikanor af Stageira,
der var i Olympia som Alexander ‘den Stores’ udsending.”® Hensigten med et sidant
mgde ma have veret at forhandle med makedonerne om Athens besiddelser pa Samos,
som byen stod til at miste som konsekvens af Alexander ‘den Stores’ dekret om
eksilanter, der blev leest hgjt for de besggende under festivalen (se ovenfor s. 3). I 366
f.Kr. havde Athen erobret Samos, fordrevet alle samiere og fordelt rovet blandt sine
egne borgere.” Hvis de landflygtige samiere skulle vende hjem, ville de athenske boszt-
tere miste deres besiddelser, og det mé have veeret det, Demosthenes (forgeves) sogte
at afvaerge. Themistokles® og Kimon,*' to beremte statsmend fra det 5. arh. f.Kr., vides
ogsa at have ledet athenske delegationer til Olympia, s& sammenseetningen af disse
delegationer var tydeligvis et emne, Athen tog temmelig alvorligt, og det samme gjorde
nok alle andre bystater.”> Rekrutteringen af theoroi var ogsa et emne, filosoffen Platon
(ca. 428-348 f.Kr.) fandt det veerd at sige noget om, da han i sin hgje alderdom i Lovene
beskrev, ikke den bedste teenkelige forfatning men den bedste mulige.”> Han bestemte,

at hans bystats delegationer til de panhellenske helligdomme skulle besta af “sa mange,

24, Rutherford 2013: 4.

25. Rutherford 2013: 55; Nielsen 2024b: 78.

26. Din. Contra Dem. 81

27. Din. Contra Dem. 82; Rutherford 2013: 164.
28. Din. Contra Dem. 81-82.

29. Isokr. 15.111; Dem. 15.9; Heracl. Lemb. Excerpta politiarum 35; Diod. 18.18.9; se Shipley 1987:
140-41 og Rubinstein 2004: 1098.

30. Arist. Eud. Eth. 1233b12 med Rutherford 2013: 162; Plut. Themist. 5.3 and 17.4 med Frost 1980:
168-69.

31. Arist. Eud. Eth. 1233b12 med Rutherford 2013: 162; Plut. Themist. 5.3.
32. Rutherford 2013: 162-65; Nielsen 2024a: 48—50; Nielsen 2024b: 78—79.
33. Pl Leg. 950e.

AIGIS 25,2 4



sa smukke og sa gode” meend som muligt “for at de ved de feelles religiose og fredelige
begivenheder kan give deres by et ry, der kan male sig med det man opnar i krig”**

Alle rejsende med Olympia som destination stod under Zeus Olympios’ beskyt-
telse, dvs. under beskyttelse af den sakaldt hellige vabenhvile (ekecheiria), som bystaten
Elis, festivalens vart, proklamerede i forbindelse med dens afholdelse.”® Vibenhvilen
beskyttede ikke blot Elis’ eget territorium, men ogsa de rejsende, der var pa vej til
Olympia. Men pa trods af den modernes olympismes postulat om det modsatte,*
beted vabenhvilen ikke, at al krig i den greeske verden opherte under festivalen — langt

fra, faktisk.

Faciliteter i helligdommen
Selve opholdet i Olympia var efter alt at demme ikke specielt komfortabelt.” Olympia
var ikke en by,*® men en landligt beliggende helligdom. Langt de fleste besogende matte
derfor bo i medbragte telte eller i midlertidige treebarakker stillet til radighed af
arrangegrerne,” ikke ulig det, man ser ved moderne rockfestivaler som f.eks. Roskilde
Festivalen. Et egentligt hotel, kaldet Leonidaion efter dets sponsor Leonides af Naxos,
blev farst opfert ca. 330 £.Kr.,** men det var naturligvis ikke stort nok til at huse alle, og
maéske var det blot atleterne, der kunne benytte det.*

Festivalen fandt sted i august; det var stegende hedt under den breendende sol, og
vandforsyningen var rudimenteer: Det var forst i romersk kejsertid, neermere betegnet i
153 e.Kr., at Olympia fik sin egen akveedukt og dermed rindende vand.*” Forud for det

klarede man sig med, ofte midlertidige, bronde gravet i omrédet,* eller vand fra den

34. Overs. Fich et al. 2014 (67t mAeioTovs apa kal kaANTTOUS Te Kal GPIOTOVS, OLTIVES €DOOKLILOY TNV
TONY €V iepals ... ovrovaials mouaovat Ookely, Tols TepL TOV TONEMOV AVTIoTPopov amodidovTes
86&ns mapaokevmy (se Rutherford 2013: 336)).

35. Lammer 2010; Crowther 2001: 42; Nielsen 2019a.

36. Golden 2011.

37. Crowther 2001: 42—46.

38. Weiler 1997: 191; Roy 2002: 233.

39. Crowther 2001: 45; Nielsen 2004: 5 n. 14; Scharff 2024: 35.
40. Barringer 2021: 56.

41. Crowther 2001: 44.

42. Crowther 2001: 44; Swaddling 2004: 34.

43. Sinn 2000: 87-89; Barringer 2021: 45-47.

AIGIS 25,2 5



nertliggende flod Kladeos.”* Badeanlaeg kendes fra klassisk tid, men deres kapacitet
kan p& ingen méde have deekket behovet.* Sa ukomfortabelt var det efter den alminde-
lige opfattelse at opholde sig i Olympia under festivalen, at en rasende slaveejer skal
have truet en slave, ikke med at kaste ham i treedemeollen, men med at tage ham med til
Olympia.*

Mad og drikke kebte man formentlig pa stedet pa det store marked (agora) der
sked op syd for helligdommen under festivalen; her, ved vi, blev falbudt frugt, byg, vin,
fiskesovs og ked, og sikkert alskens grontsager.”” Der var desuden tradition for, at sejr-
herrer i konkurrencerne holdt store fester,”® men selv den mest gavmilde sejrherre kan
naeppe have bespist méske helt op til 100.000 mennesker, sa det kan kun have veret
udvalgte geester, der fik mildnet opholdet lidt med kulinarisk kunst og delikatesser.
Men det egentlig formildende var naturligvis ogsd, at den olympiske festival var netop
dét: De Olympiske Lege. Som den stoiske filosof Epiktetos (ca. 50-125 e.Kr.) sagde:
“Men der sker ubehagelige og héarde ting i livet. — Hvordan i Olympia: sker de ikke dér?
Er I ikke ved at forga af hede dér? Bliver I ikke mast i treengslen? Har I ikke elendige
badeforhold? Bliver I ikke drivende vade, nar det gser? Og far I ikke mere end nok af
larm og rdben og hvad der ellers er af gener? Men jeg gar ud fra, at I standhaftigt finder
jer i alt dette, fordi I afvejer det mod det imponerende, I far at se”* I antikken var de
store religigse festivaler i al almindelighed de lejligheder, hvor man slappede af og ned

50

livet og de goder, det havde at byde pa,” men festivalen i Olympia var nok seerligt

vidunderlig, og et besog dér var sikkert alt bavlet veerd.

44. Barringer 2021: 46.

45. Barringer 2021: 46.

46. Ael. VH 14.18: Awvmp Xios opyt{op,evos T omem eyw oe” ean ‘00K és p.v)\nv ep.,@a)\u), AN és
O)\vpmav afw MOAND Yap WETO TLKPOTEPAY (WS TO €LKOS elva Tipwpiay €éketvos év ‘OAvumia
Bewpevoy VWO THS AKTIVOS omracal 7 7 aAely pOAn mapadodévra.

47. Barringer 2021: 47-51. — Cicero Tusc. 5.9 kalder den olympiske festival for mercatus.

48. Heracl. Lemb. Excerpta politiarum 55; Plut. Alc. 11.1; Diog. Laert. 8.53.

49. Arr. Epict. diss. 1.6.26—28; overs. Simonsen 1984 (AAAa yiveral Twa andfj kai yahema év 7& Biw. —
"Ev "Olvpria 8 0 yiverai; od kavuatifeate; 0d arevoywpeiobe; ob kakds Aoveabe; ov kaTaBpéxeate,
8rav Bpéym; BopvBov 8¢ kal Bojs kal Tw EAAwY XaAemd odk dmolavere; GAN oluat 37t TabTa TaVTA
dvTiTifévTes mpos T aEdNoyov THs Oéas PpépeTe kal dvéyeate).

50. ThesCra l: 61; ThesCra VIIL: 7; Bremmer 1999: 99; Nielsen 2015: 35; Papakonstantinou 2020: 161.

AIGIS 25,2 6



Seveerdigheder

Det ma forst og fremmest have veeret konkurrencerne, der trak besggende til Olympia
og fik dem til at udholde de kummerlige forhold, men Olympia var et sted, der bugnede
af seveerdigheder. At antikkens mennesker faktisk (ogsa) ville rejse til de store hellig-
domme for at se deres herligheder, virker som en rimelig antagelse, og den bekreeftes
da ogsa af de skriftlige kilder. Forfatteren Xenophon (ca. 425-354 f.Kr.) lader saledes i
sin filosofiske dialog Hieron tyrannen Hieron af Syrakus — som dialogen skylder sit
navn — heevde, at en tyran lever et begreedeligt liv i social isolation, fordi han altid ma
blive hjemme for at beskytte sit regime. Han kan derfor ikke, som almindelige borgere
gor, rejse pa sightseeing til fremmede bystater eller til de store feelles festivaler (panegy-

”>1 Her neevnes

reis) “hvor det der synes mennesker at veere mest seveerdigt er samlet
Olympia ikke specifikt, men Xenophon, som i en leengere periode boede ganske neer
Olympia og med garanti besggte festivalen,” tenker givet pd Olympia, og maske pa
Delphi, hvor han ogs& vides at have veret.”> En sarligt entusiastisk olympisk fan
besogte festivalen hele tolv gange, dvs. uafbrudt i en periode p& mere end fyrre &r.**
Denne mand boede i Makedonien, sa besggene har veeret forbundet med en betragtelig
rejse, og han ma have brugt en mindre formue pa sine mange beseg. Han var sportsin-

teresseret ved vi,”

men han har givetvis ogsad nydt at se de andre seveerdigheder i
helligdommen. Som Casson siger, har helligdommens severdigheder nok veret “of all-
absorbing interest since they were able to distract the visitors’ attention from the

crowded conditions, lack of organized facilities, and, above all, the heat”*°

51. Xen. Hier. 1.11: &fa y’ & afiofearétata Sokel elvar avfpwmois cvvayeiperar (se Nielsen 2014: 2—4);
Arr. Epict. diss. 1.6.23.

52. Xen.An.5.3.7.

53. Xen.An. 3.1.5.

54. EKM 1. Beroia no. 398.

55. EKM 1. Beroia no. 398.3-5: [Teioala o7ddia dwdekdkis katidwv; cf. Weiler 1997: 213.
56. Casson 1979: 79.

AIGIS 25,2 7



Bjerget Kronion

Gymnasion

Leonideion* % %

Grundplan af Olympia (fra Nielsen & Tortzen 2022b)

Ud over det arkaiske tempel for (oprindeligt bide Zeus og) Hera” og den elegante
reekke af skatkamre (thesauroi) pé en terrasse lidt nordest for templet™ var der det
veeldige tempel for Zeus Olympios, det storste tempel pa det greeske fastland pa det
tidspunkt, hvor det stod feerdigt omkring 460 f.Kr.”” Det var en majesteetisk bygning i
den doriske orden, udsmykket med preegtige polykrome skulpturer i den nye strenge

160

stil,” og templet ma have veeret et under at skue. I 430’erne f.Kr. blev der endog instal-

57. Mallwitz 1972: 137-49.
58. Mallwitz 1972: 163-79. Om skatkamre, se Rups 1986.

59. Gruben & Hirmer 1986: 55-61; Spawforth 2006: 152—54; Patay-Horvath 2015; Barringer 2021:
120-37.

60. Ashmole & Yalouris 1967; Ridgway 1970; Stewart 2008: 88—100.

AIGIS 25,2 8



leret en maegtig chryselefantin statue af Zeus Olympios i templet,”" udfert af den
beremte athenske billedhugger Pheidias, der ogsa var mesteren bag den chryselefantine
statue af Athene i Parthenon pé Athens akropolis. Statuen i Olympia blev regnet for en
af den antikke verdens syv vidundere,*”” og den mé have veret en stor turistattraktion:
Antikke forfattere bliver helt lyriske, nar de beskriver det indtryk, den gjorde pa sine
beskuere.®

Men Pheidias’ megtige Zeus var blot den mest bergmte statue af guden i Olympia,
og en anden stor statue var et takoffer opsat af de allierede greekere, der besejrede
perserne under krigen i 480-479 f.Kr.** En ret bemerkelsesveerdig gruppe af statuer af
Zeus bestod af de sikaldte Zanes, en eleisk dialektform med betydningen ‘Zeus’er’:*
Det var bronzestatuer, der flankerede ruten ind pa stadion neden for skatkammerter-
rassen. Disse statuer var finansieret af beder, som atleter grebet i matchfixing var
blevet idemt,* og pa deres baser stod formanende metriske epigrammer, der advarede
sportsmzendene mod at forsege sig udi dén kunst.®”’

Men den gruppe statuer, der appellerede mest direkte til sportsentusiaster, ma
utvivlsomt have veret de mange portreetstatuer af tidligere tiders vindere.”® En olym-
pisk sejrherre fik som bekendt ingen materiel preemie, men blot en symbolsk krans
flettet af olivengrene: Kransen var symbolet pa hans sejr, og en olympisk sejr var efter
graesk opfattelse det ultimative, en mand kunne opnd.”” Men sejrherren fik faktisk ud
over kransen ogsa et lidt mere konkret privilegium, nemlig retten til at opstille en
portreetstatue af sig selv i det hellige omrade (Altis).”” Mange sejrherrer benyttede sig af
dette privilegium, og pa Pausanias’ tid stod der hundreder og atter hundreder af

sddanne portreetstatuer i helligdommen:”" Pausanias, der skrev en omfattende guide til

61. Richter 1966; Lapatin 2001: 79-90; McWilliam et al. 2011a.

62. MacWilliam et al. 2011b: 4; Thomsen 2017.

63. Se f.eks. Quint. Inst. 12.10.9; Arr. Epict. diss. 1.6.23; Dio Chrys. Or. 12.50-52.
64. Paus. 5.23.1 med Gauer 1968: 96-98.

65. Hermann 1974; Weiler 2014: 5—11; Buraselis 2017; Nielsen 2024a: 77-78.

66. Nielsen 2024a: 76-77.

67. Paus. 5.21.4.

68. Herrmann 1988.

69. Nielsen 2011a: 1.

70. Paus. 5.231.1 med Nobili 2019: 28 n. 9 og Nielsen 2024a: 83.

71. Herrmann 1988. — Om sadanne sejrherrestatuer, se Hyde 1921; Raschke 1987; Lattimore 1988;
Rausa 1994; Peim 2000; Smith 2007; Keesling 2017: 28—32, 83—-91; Barringer 2021: 90-97, 149-55,

AIGIS 25,2 9



Grakenlands severdigheder i anden halvdel af 2. drh. e.Kr.,”” omtaler omkring 200 og
understreger, at dette blot er et udvalg af de mest interessante. Sejrherrer bestilte
sadanne statuer hos de sterste billedhuggere, og i Olympia stod der verker af sa
bergmte klassiske mestre som Myron,” Polykleitos,”* Pheidias” og Lysippos,’® samt af
mange andre nu mindre kendte mestre: Pausanias nevner omkring 50 forskellige
billedhuggere under sin rundgang blandt sejrherrestatuerne.” Man kunne fa guidede
ture til disse statuer,”® og det er tydeligt fra Pausanias’ omtaler, at der knyttede sig bade
egentlige historiske erindringer og fantasifulde anekdoter til de forskellige statuer.”
Her var altsd et galleri af fortidens store sportsmeend, og antikke sportsentusiaster
udviste stor veneration over for fortidens stjerner,® fuldsteendig ligesom moderne

fodboldentusiaster heeger om mindet om spillere som Pelé, Maradona og Iniesta.

195-200; Nielsen 2024a: 83—89.
72. Om Pausanias, se Andersen & Eide 1992; Habicht 1998; Hutton 2005; Pretzler 2007; Nielsen &

Tortzen 2022a.
73. Paus. 6.2.2.
74. Paus. 6.4.11.
75. Paus. 6.4.5.
76. Paus. 6.1.5.

77. Herrmann 1988: 151-83; Nielsen 2024a: 86.

78. 15.20.4 nzevner Pausanias en olympisk guide ved navn — Aristarchos — og beskriver ham som ¢ 7&v
‘Olvprriacw é€nynmis (‘Olympia-guide’), og det fremgér af 5.21.8-9, at de guidede ture omfattede
sejrherrestatuerne. Det vides ikke, om sddanne ture kunne fés allerede i arkaisk og klassisk tid, men
umuligt er det ikke, for statuerne, der selvfglgelig var beregnet pé at blive set, ma have veeret en stor
attraktion lige fra begyndelsen. — Om guider pa Pausanias’ tid, se Jones 2001.

79. For egentlig historisk erindring, se f.eks. bemeerkningerne om Troilos af Elis i 6.1.4 og om Antipa-
tros af Milet i 6.2.6; for anekdoter, se bemerkningerne om Euthymos af Lokroi i 6.6.4—11, om Do-
rieus af Thourioi i 6.7.4—7, om Timanthes af Kleonai i 6.8.4, om Glaukos af Karystos i 6.10.1-3, og
om Theogenes af Thasos i 6.11.2-9.

80. Se f.eks. Ar. Vesp. 1190-1207; se ogsa Plb. 27.9.3—12.3: Den olympiske boksekamp, der her be-
skrives, blev udkeempet i 216 f.Kr., og det var pa affattelsestidspunktet midt i 2. arh. f.Kr. flere gene-
rationer siden; Philostratos, Imag. 2.6 er en detaljeret beskrivelse af et maleri af en finale i pankra-
tion, der blev udkempet i 564 f.Kr. Om sportsmeend i den mundtlige tradition i Magna Graecia, se
Nicholson 2016.

AIGIS 25,2 10



Intellektuelle og kunstnere i Olympia

En sen kilde heevder, at den beromte historiker Herodot (ca. 480—ca. 420 f.Kr.) gjorde
sit store veerk om Perserkrigene kendt ved at give offentlige opleesninger i Olympia.*
Ingen samtidig kilde stotter dette udsagn, men selve idéen, at intellektuelle skulle give
oplesninger i Olympia, er pa ingen made umulig: Den slags intellektuel aktivitet vides
at have fundet sted i Olympia.*”” Den store ‘sofist’ Gorgias af Leontinoi (ca. 480—380
f.Kr.) holdt siledes en panhellensk brandtale i ca. 408 f.Kr.,* og tyve ar efter holdt
taleskriveren Lysias (ca. 445-380 f.Kr.), som nok boede i Athen, men hvis familie stam-
mede fra Syrakus, en flammende tale, hvori han opfordrede den greeske verden til at
afseette Syrakus’ tyran Dionysios den Forste.** Disse personligheder kan naturligvis
glimrende have ment, hvad de sagde, men deres optreedener var selvfolgelig ogsa
markedsforing af deres metier. Polyhistoren Hippias af Elis (ca. 480—-400 f.Kr.), den
bystat, der stod for den olympiske festival, overveerede alle afholdelser af festivalen og
holdt taler og gav interviews pa opfordring — det lader Platon ham i hvert fald sige i en
af dialogerne opkaldt efter ham.*” Platon selv og hans elev Aristoteles (384—322 f.Kr.)
besogte ogsd festivalen,* og det samme gjorde nu mindre kendte filosoffer som f.eks.
Alexinos af Elis.”

Selvom det ikke er direkte bevidnet, mé digtere som Simonides (ca. 556—468 f.Kr.),
Bacchylides (ca. 520-450 f.Kr.) og Pindar (ca. 520-440 f.Kr.) ogsd ofte have veeret
blandt de besogende:® Den maéske vigtigste genre, de arbejdede i, var den epinikiske
ode til zre for sportens sejrherrer,®” og tilstedevarelse under festivalen ma have gavnet

kontakten til potentielle kunder betydeligt. Andre digtere vides at have fiet deres

81. Lukian, Her. 1-2; Lukian heevder ogsa, at Hippias af Elis, Prodikos af Keos, Anaximenes af Chios og
Polos af Akragas gav oplesninger i Olympia.

82. Ebert et al. 1980: 90—-91; Kokolakis 1992; Weiler 1997.

83. Gorgias fr. 7-8 (DK). — Om panhellensk ideologi, se Flower 2000.

84. Lys. 33.

85. PL Hp. min. 363cd.

86. Weiler 1997: 210.

87. Weiler 1997: 210-11.

88. Weiler 1997: 201.

89. Om epinikiske oder, se Carne-Ross 1985; Richardson 1992; Mackie 2003; og Agdcs et al. 2012; se
ogsd Ebbesen 2012 og Nielsen 2019b.

AIGIS 25,2 11



veerker opfert af professionelle rapsoder,” s& selvom der ikke var agones mousikoi pé
programmet i Olympia som f.eks. ved Panathenzerne i Athen,” var der altsd musik at
vederkvaeges ved under festivalen. Malere vides at have udstillet deres verker,” og
billedhuggere ma ogsa have veeret til stede: blandt deres vigtigste kunder var olympiske

sejrherrer, pa samme made som det gjaldt de epinikiske digtere.

Konkurrencerne

Den mest spektakuleere og mest populere blandt konkurrencerne synes at have veeret
firspandslebet (tethrippon), der blev afviklet i den hippodrom, det endnu ikke er
lykkedes at identificere arkeeologisk. En af arsagerne til firspandslebets popularitet var,
ud over dets kvalitet som spektakel, den frydefulde forventning om, at der ville ske
ulykker, hvilket tilsyneladende var ret almindeligt.”® Af Pindar fremgér det f.eks., at ved
firspandslebet ved De Pythiske Lege i Delphi i 462 f.Kr. gennemforte kun ét ud af sma

94

fyrre spand lebet,” og ved lgbet i Olympia i 388 f.Kr. skete der ligeledes adskillige
ulykker.” Den m&de, graekerne anlagde hippodromer p3, sgede faktisk risikoen for de
populeere ulykker betragteligt (se tegningen nedenfor). Banen var ikke som moderne
baner rund, men aflang og rektanguleer med en svag afrunding i den ene ende. I hver
ende af selve veeddelgbsbanen stod en mindre sgjle — kampter pa greesk — som span-
dene skulle dreje omkring og forseette tilbage i den modsatte retning, og et sddant sving
var selvsagt farligt: I Sophokles’ Elektra (skrevet ca. 420—410 f.Kr.) er det her, det gér
galt for Orestes, s& han ender i en dedelig ulykke.” Der var intet midterveern mellem de
to endesgijler, og det betad, at der kunne ske frontale sammensted, hvis et spand kom
ud af kurs, og det kunne naturligvis veere fatalt for vognstyreren (der i parentes

bemerket neesten aldrig var firspandets ejer, men en slave eller en professionel).”

90. F.eks. Empedokles (Dikaiarchos fr. 87 (Wehrli); cf. Trépanier 2004: 23).
91. Shapiro 1992.

92. Crowther 2001: 49.

93. Dem. 61.29.

94. Pind. Pyth. 5.49-54.

95. Diod. 14.109.4.

96. Soph. El. 744-748.

97. Crowther 1994: 126.

AIGIS 25,2 12



Lobene kunne altséd udvikle sig ret dramatisk, og denne kvalitet appellerede tilsynela-

dende voldsomt til tilskuerne.

<
<

i ‘ kampter

kampter . T

»
>

De ovrige konkurrencer blev alle afviklet pa stadion. I Olympia var stadion en ret
simpel struktur: en lgbebane pa et stadion (192 m) omgivet af skranende jordvolde,
som tilskuerne stod eller sad pa,” sé heller ikke her var komfort i hojseedet. Antikkens
tilskuere var helt klart lige s entusiastiske og hgjrestede som moderne tilskuere:” Dét
fremgér tydeligt af de littereere kilder. I Iliadens 23. sang, i den store beskrivelse af
gravlegene for Patroklos, retter Homer ofte blikket mod tilskuernes hgjlydte reaktioner
pé begivenhederne,'® ligesom han gor det klart, at der blev veeddet p& udfaldet af
hestelgbet."" Bacchylides siger i en af sine epinikiske oder, at pentatleten Automedes af
Phleious’ praestationer fik tilskuerne i Nemea til at juble af begejstring.'” I den store
skildring af Orestes’ fiktive deltagelse i De Pythiske Lege i Sophokles’ Elektra (680-763)
rejser der sig et medlidenhedsudbrud fra tilskuerne, da de ser Orestes forulykke (750). I

98. Crowther 2001: 43.
99. Guttmann 1986: 167.

100. Hom. Il. 23.728 (bifald), 784 (latter), 815 (forundring), 822—23 (frygt og raben), 839-40 (latter), 847
(bifald), 869 (raben), 881 (forundring).

101. Hom. Il. 23.485.

102. Bacch. 9.35: Boav d7pvve Aadv (“begeisterte er zu Jubelrufen die Zuschauer” (Maehler 1982.1.: 95));
to andre passager retter ogsé blikket mod tilskuernes jubel: i 3.9 siger Bacchylides, at publikum i
Olympia jublede i forbindelse med firspandslebet i 468 f.Kr.: Opénoe d¢ A[ads] (“aufjubelte das Volk”
(Maehler 1982.1.: 61)), og i 5.48—49, at den praegtige hingst Pherenikos bragte sin ejer vedkporov |
vikav, “endnu en sejr hilst med jubelr&b” (cf. Jebb 1905: 275 og Maehler 1982.11.: 101). Hos Pindar er
der i almindelighed ringe interesse for selve sportsbegivenheden (Ebbesen 2012: 3), men lidt finder
man dog: I Ol. 9.93 herer vi om “megen raben” (6ooa Boa) fra tilskuerne ved festivalen i Marathon i
Attika, og i Ol 10.72-73 forestiller Pindar sig en 86pvBov péyav, “et stort og larmende bifald” som
reaktion pa diskoskastet ved Herakles’ mytiske grundleggelsen af den olympiske festival.

AIGIS 25,2 13



Anabasis beskriver Xenophon en mere eller mindre improviseret sportsfestival, og her
herer vi om “rében og skrigen, latter og opmuntrende tilrab” fra tilskuerne.'”

I greeske stadier var publikum ganske neer atleterne: Bacchylides siger f.eks. i en
anden ode, at tilskuerne ved De Isthmiske Lege stod sé teet pa méllinjen, at en sejrherre
i det tidlige 5. arh. krydsede linjen og lgb direkte ind i tilskuermasserne og gjorde deres
kapper vade af olien pa sin krop.'"™ Den ringe afstand mellem tilskuere og atleter betad,
at tilskuerne kunne rabe til atleterne — og at en atlet kunne appellere til tilskuerne om
at tage hans parti. Greske tilskuere tog tilsyneladende ofte parti for den underlegne
part i f.eks. en boksekamp; et feenomen, der ikke er ukendt i moderne sport. Histori-
keren Polybios (ca. 200-118 f.Kr.) forteeller saledes om,'” hvordan den bergmte stjer-
nebokser Kleitomachos af Theben i 216 fKr. under en kamp mod en ukendt
modstander fra Alexandreia matte opleve, at publikum tog parti for hans modstander,
sd snart denne fik sat et stod ind.'” Kleitomachos udskammede da publikum for deres
stotte til hans modstander, som var fra ZAgypten og subsidieret af Kong Ptolemaios,
mens han, Kleitomachos, var en thebaner fra Boiotien!"” Dette, havder Polybios, fik
tilskuerne til at skifte parti, og segypteren blev besejret “af tilskuerne snarere end af
Kleitomachos”'® Omvendt siger essayisten Isokrates (436-338 f.Kr.) i en generel
bemerkning,'” at tilskuerne ved lgbekonkurrencer normalt rettede deres tilrdb mod
loberne i front, og der kan vel udmerket have veeret forskel pd tilskueradfeerden ved
forskellige sportsgrene. Hajrostet og levende deltagelse fra tilskuernes side synes altsa

at have veret helt almindeligt.""

103. Xen. An. 4.8.28.

104. Bacch. 10.23-26: [dlavely &’ avre Oarripwy éaiwt pdpe’ (“mit Ol die Mantel der Zuschauer be-
fleckte” (Maehler 19782.1: 103)).

105. Plb. 27.9.3-13.

106. Plb. 27.9.9.

107. Plb. 27.9.11-12.

108. Plb. 27.9.13: paAov vmro 7od mAnfovs 7 Tod KAetTopuayov kataywyiodivat.

109. Isokr. Euag. 9.79: év Tols yvuvikols ay@ow ol Geatai- kal yap éketvol mapakerevovtal TV dpopuéwy ov
T0US ATONEAELUPEVOLS, GANG TOTS TrEpL THS VIKTS GULAAWMEVOLS.
110. Lammer 1988: 19.

AIGIS 25,2 14



Vold og optojer

Vold og tilskueroptgjer er velkendte storrelser i forbindelse med moderne sportsbegi-
venheder. I sammenligning hermed ved vi ikke meget om den slags i antikken, men
Diodorus Siculus beretter dog, at olympiske tilskuere i 388 f.Kr. plyndrede de ekstrava-
gante pavilloner, der tilhgrte tyrannen Dionysios den Forste af Syrakus'' — og det er
nok for optimistisk at tro, at disse optgjer var en engangsforeteelse: I hvert fald havde
arrangererne i Olympia mulighed for at idemme besggende piskeslag'? — noget der
neppe havde veret ngdvendigt, hvis alting altid forleb i skenneste ro og orden.'”

En af de vel vigtigste forudseetninger for tilskueruroligheder, nemlig den bineere
opposition mellem os og dem, synes ogsa at have veeret til stede ved antikke greeske
sportsbegivenheder. Under udgravningerne af det sen-klassiske/tidligt-hellenistiske
stadion i Nemea fandt arkeeologerne et betragteligt antal antikke menter.'* Arkeeonu-
mismatikerne bemserkede, at monter fra bystater neer Nemea — hvorfra de fleste
tilskuere givetvis kom — havde en tendens til at klumpe sig sammen i bestemte omrader
af stadion: menter fra Korinth, Sikyon, Argos, Phleious og Kleonai, som alle 14 mindre
end 25 km fra helligdommen. Denne distribution af menter fortolkes som et produkt af
den made, bestemte tilskuergrupper normalt placerede sig pé stadion pé, nemlig bystat
for bystat,'”® dvs. som et tegn p4, at tilskuere fra hver af disse bystater normalt satte sig
i samme omrade af stadion, sddan at der opstod ‘korinthiske afsnit, ‘sikyoniske afsnit’
og sé videre. Med andre ord sad — eller stod — man normalt sammen med andre fra ens
egen bystat, og pd den made opstod der ‘fangrupper’, og det er ikke vanskeligt at fore-

stille den verbale krig, de kan have fgrt mod hinanden''®* — som moderne fangrupper

111. Diod. 14.108.2.
112. Thuk. 5.50.4.

113. Om piskestraf i antik greesk sport, se Crowther & Frass 1998, som dog koncentrerer sig om piske-
straf til atleter.

114. Publiceret i Knapp & Mac Isaac 2005.

115. Knapp & Mac Isaac 2005: 28—29; Nielsen 2022b: 23; Scharff 2024: 36.

116. I Il. 23.457-489 skildrer Homer, som led i beskrivelsen af tvespandslgbet, et heftigt ordskifte
mellem Idomeneus og Lille Aias, under hvilket Aias forneermer Idomeneus groft; scholiasten (ad
476) bemerker: aypoikwdns pév 1 Aowdopia, aAAa uipeitar diabéoers featdr (“Hans fornermelse er

uforskammet, men han [Homer] skildrer tilskueres karakteristiske optreeden”; citeret i Richardson
1993: 222).

AIGIS 25,2 15



gor. Det kreever heller ikke megen fantasi at forestille sig den begejstrede jubel i f.eks.
det korinthiske afsnit, nér et bysbarn tog kransen hjem.

At sadanne fangrupper kunne ryge i totterne pa hinanden, synes at fremga af en
passage hos filosoffen Plutarch (ca. 45-ca. 125 e.Kr.)."” Han omtaler en alvorlig
konflikt mellem tilskuere fra bystaterne Sikyon og Kleonai ved De Pythiske Lege. Begge
grupper hevdede, at en bestemt sejrherre kom fra déres bystat, og diskussionen blev sa
ophedet, at det kom til tumulter, hvorunder sejrherren mistede livet. Begivenheden
kendes desveerre kun fra Plutarch, der ikke daterer den, og dens historicitet kan vel
betvivles. Men hvis den er historisk, ma den have fundet sted i klassisk tid, for Kleonai
blev opslugt af Argos i det sene 4. &rh. £Kr.""®* Under alle omstendigheder er det dog
interessant at notere sig, at den slags begivenheder abenbart ikke var utenkelige.

At alkohol kunne bidrage til at bringe gemytterne i kog, er indlysende, og méaske
var det faktisk et problem, i hvert fald i Delphi. Her udstedte, eller indskeerpede, hellig-
dommen i det 5. arh. f.Kr. et forbud mod at tage vin med pa stadion, og overtreedelse af
forbuddet blev straffet med en betragtelig bade."” Hvis alkohol var et problem ved De
Pythiske Lege, var det samme givetvis tilfeeldet i Olympia.

Fortolkningen af preestationerne

Tilskuerne ma pa en helt konkret made have veeret malet for de ikke-sportslige
budskaber, atleterne enskede at sende til deres omverden — massemedier var der jo
ingen af i antikken. Greeske sportsmeend, som i arkaisk og klassisk tid neesten udeluk-

kende kom fra overklassen,'” konkurrerede ikke for konkurrencens egen skyld, men for

121 122

at vinde ™ og dermed heeve sig over andre i sere og omdemme og fa ry for arete.
Dette var seerligt vigtigt, da der jo ikke eksisterede adel i den greeske kultur: En aristo-
krat matte stedse vise sit veerd ved preestationer, og her talte sportspreestationer ogsa.

Greeske tilskuere synes at have haft for vane at fortolke sportssejre som udtryk for mere

117. Plut. Mor. 553a.
118. Piérart 2004: 611.

119. CID 1.3 med Lammer 1988: 20-21 og Miller 2012: 73. — For en anden fortolkning af denne ind-
skrift, se Colvin 2007: no. 55 s. 161.

120. Pleket 1992; Pritchard 2013: 34—83; Nielsen 2022a: 75-78.
121. Nielsen 2023.
122. Lammer 1988: 18; Nielsen 2011b: 2—3; Nielsen 2024a: 59-67; Nielsen 2024c: 2—-7.

AIGIS 25,2 16



end blot atletisk duelighed. Den klassiske historiker Thukydid (ca. 460—400 f.Kr.)
heevder i hvert fald, at aristokraten Alkibiades pa et folkeforsamlingsmede i Athen i 415
f.Kr. skal havde sagt, at hans ekstravagante optreeden i Olympia i 416 f.Kr., som kulmi-
nerede med en sejr i firspandslebet, i hvilket han deltog med ikke mindre end syv
spand,'” blev fortolket af tilskuerne som et udtryk for Athens magt, som de opfattede
som storre, end den egentlig var."”* S&dan en opvisning, siger Alkibiades, efterlader
tilskuerne med et indtryk af magt og styrke. Hans grundidé er tydeligvis, at tilskuerne i
Olympia fortolkede hans personlige opvisning som en opvisning af Athens storhed. Nu
havde Alkibiades givet sine grunde til at fore dette synspunkt pa banen, men det kan
glimrende veere en korrekt udleegning af publikumsreaktionen i Olympia. Tanken er s
neerliggende, at den ikke er vanskelig at acceptere: Stort set det samme gor sig jo faktisk
geeldende ved de moderne Olympiske Lege, som tilbyder et teater, der neermest opfor-
drer til “comparison of different countries’ human resources”'” Dette er egentlig, hvad
Thukydid lader Alkibiades sige, selvom tanken retter sig mod materielle snarere end
menneskelige ressourcer. Dette forhold var selvfolgelig vigtigt i sig selv, men det blev af
afgorende vigtighed, fordi der, som vi har set, var masser af blat blod i de officielle dele-
gationer, bystaterne sendte til Olympia.'*

Sejrherrers personlige omdemme, ry og indflydelse vil givet ogsa vere blevet
udbygget og forbedret af tilskuernes fortolkningsramme, saledes som det fremgar e
contrario af den beremte indledende priamel i en elegi af den arkaiske digter Tyrtaios
(fl. ca. 650 f.Kr.):

Ingen mand vil jeg holde for veerd at mindes i sange
enten for rapfodet lgb eller for brydningens kunst,
ej om han havde kyklopers veekst og kropslige styrke,

eller besejred i lgb vinden fra Thrakernes land ..."”

123. Om Alkibiades i Olympia i 416 f.Kr., se Papakonstantinou 2003 og Gribble 2012.
124. Thuk. 6.16.1-2. Om denne passage: se Nielsen 2024a: 99-100.

125. Kanin 1981: 22.

126. Nielsen 2024a: 48—49.

127. Fr. 12; overs. Friis Johansen 2002: 62.

AIGIS 25,2 17



Passagen viser tydeligt, at der allerede pa Tyrtaios’ tid var tradition for at anse atletiske
sejrherrer for noget helt seerligt: De blev maske ligefrem hyldet i sang, ligesom mytolo-
giens store episke heroer. Hvilken respekt der stod om store sportsstjerner fremgar
ogsa tydeligt af den kritik af forholdet, vi moder i en elegi af den senarkaiske filosof
Xenophanes (ca. 570-478 f.Kr.):

Nej, hvis en mand vinder sejer pa Zeus’s jord i Olympia
teet ved Alpheios’s strgm, enten ved rapfodet lgb
eller i femkamp eller i brydning, eller fordi han
bedre end andre forstar boksningens smertende kunst,
eller behersker en skraekkelig kampform, pankration kaldet,
da vil borgerne se pd ham med sterre respekt:
Zresplads vil han fa ved sportskampe, alle kan se ham;
kosten vil veere ham fri, byen betaler derfor;
byen foraerer ham ogsa en preemie til kosteligt eje;

vinder han sejr med sin vogn, gir det ham ligesddan."®

Der kan altsé ikke veere den ringeste tvivl om, at en succesfuld atlet fik en helt seerlig
karisma, og den mest mindeveerdige formulering af den kendsgerning meder vi i Odys-
seens 8. sang (8.147-148):'”

Aldrig vinder en mand s stor og beremmelig haeder'®

128. Fr. 2; overs. Friis Johansen 2002: 94.
129. Se Nielsen 2011: 1-2.

130. ‘Heeder’ er en overseettelse af det greeske ord kleos (kAéos), et ord der er i familie med verbet klyein
(kAvew), der betyder ‘hgre’ Kleos er altsd det, der hgres om, siges om en mand, og betyder sddan
noget som ‘bergmmelse. Kleos er simpelthen dét, homeriske helte og historiske graekere higede
efter: Et ry der lever efter deden pa kommende slegters leber, eller som Grenbech sagde: “Kleos
betyder hvad folk siger om en mand, deres rosende omtale af hans sedelmod og keekhed ... En
hgjeettet mand kan ikke veere tilfreds, uden hans kleos gar viden om blandt mennesker, maske nar
op til den brede himmel, men i hvert fald raekker sa langt ud som venner og fjender kan beere hans
navn. Selv om det opfylder den ganske verden, fattes der noget, hvis det ikke tillige lever videre i
sleegten og neder sene tiders folk til at tale med beundring om hans manddom” (Grenbech 1961:
17-18).

AIGIS 25,2 18



som nar han gver bedrift med styrke i ben og i arme."

Da hader var det centrale ikke-sportslige mél, greeske sportsmaend keempede for,'** var
tilskuerne af fundamental betydning for hele meningen med konkurrencer; de var sa at

side den graeske sportskulturs raison détre: Uden dem havde ingen stillet op, for uden

tilskuere havde der ingen heaeder veret at vinde.'*

Bibliografi
Agécs, P. et al. (eds.). 2012. Reading the Victory Ode. Cambridge University Press:
Cambridge.

Andersen, @. & Eide, T. (eds.). 1992. I Hellas med Pausanias. Artikler og oversettelser.
Det Norske Institut i Athen: Bergen.

Ashmole, B. & Yalouris, N. 1967. Olympia: The Sculptures of the Temple of Zeus.

Phaidon Press: London.

Barringer, J.M. 2021. Olympia. A Cultural History. Princeton University Press:
Princeton & Oxford.

Bosworth, A.B. 1988. Conquest and Empire. The Rule of Alexander the Great.
Cambridge University Press: Cambridge.

Bremmer, J.N. 1999. Greek Religion. Oxford University Press: Oxford.

Buraselis, K. 2017. “Zanes Speak: Olympic Fines in Hellenic Intellectual and Political
Context,” Hyperboreus 23: 133—41.

Carne-Ross, D.S. 1985. Pindar. Yale University Press: New Haven & London.

Casson, L. 1979. Travel in the Ancient World. Book Club Associates: London.

131. Overs. Steen Due 2002.
132. Lammer 1988: 18; Nielsen 2011b: 2—3; Nielsen 2024a: 59-67.
133. Lammer 1988: 18.

AIGIS 25,2 19



Colvin, S. 2007. A Historical Greek Reader. Mycenean to the Koiné. Oxford University
Press: Oxford.

Crowther, N. 1994. “Reflections on Greek Equestrian Events. Violence and Spectator
Attitudes,” Nikephoros 7: 121-33.

Crowther, N. 2001. “Visiting the Olympic Games in Ancient Greece: Travel and
Conditions for Athletes and Spectators,” The International Journal of the
History of Sport 18.4: 37-52.

Crowther, N.B. & Frass, M. 1998. “Flogging as a Punishment in the Ancient Games,’
Nikephoros 11: 51-82.

Dillon, M. 2000. “Did Parthenoi Attend the Olympic Games? Girls and Women Com-
peting, Spectating, and Carrying out Cult Roles at Greek Religious Festivals,’
Hermes 128: 457-80.

Dillon, M. 2021. “Cult and Competition,” ss. 567-91 i A. Futrell & T.F. Scanlon (eds.),
The Oxford Handbook of Sport and Spectacle in the Ancient World. Oxford

University Press: Oxford.

Ebbesen, S. 2012. “Herskerlyrens oder. Pindars forste og tiende pythiske,” Aigis 12.2: 1—
24.

Ebert, J. et al. 1980. Olympia. Von den Anfingen bis zu Coubertin. Koehler & Amelang:
Leipzig.

Fich, H. et al. 2014. Lovene, ss. 9-465 i ]J. Mejer & Chr. G. Tortzen (eds.), Platon. V.

Samlede veerker i ny overscettelse. Gyldendal: Kebenhavn.

Finley, M.I. & Pleket, H.-W. 1976. The Olympic Games: The First Thousand Years.
Chatto & Windus: London.

Flower, M. 2000. “From Simonides to Isocrates: The Fifth-Century Origins of Fourth-
Century Panhellenism,” Classical Antiquity 19: 65-101.

Friis Johansen, H. 1981. Pindar. Tretten Epinikier. Klassikerforeningens Kildeheefter:

Herning.

Friis Johansen, H. 2002. Fri mands tale. Greesk litteratur indtil Alexander den Stores

tid. Odense Universitetsforlag: Odense.

AIGIS 25,2 20



Frost, F.J. 1980. Plutarch’s Themistocles. A Commentary. Princeton University Press:

Princeton.
Gauer, W. 1968. Weihgeschenke aus den Perserkriegen. E. Wasmuth: Tiibingen.

Golden, M. 1998. Sport and Society in Ancient Greece. Cambridge University Press:
Cambridge.

Golden, M. 2011. “War and Peace in the Ancient and Modern Olympics,” Greece &
Rome 58.1: 1-13.

Gribble, D. 2012. “Alcibiades at the Olympics: Performance, Politics and Civil Ideology,’
Classical Quarterly 62.1: 45-71.

Gruben, G. & Hirmer, M. 1986. Die Tempel der Griechen*. Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft: Darmstadt.

Grenbech, V. 1961. Hellas. Kultur og religion. 1. Adeltiden®. Gyldendal: Kebenhavn.
Guttmann, A. 1986. Sports Spectators. Columbia University Press: New York.

Habicht, C. 1998. Pausanias’ Guide to Ancient Greece®. University of California Press:
Berkeley & London.

Herrmann, H.-V. 1974. “Zanes,” RE Suppl. XIV: 977-81.
Herrmann, H.-V. 1988. “Die Siegerstatuen von Olympia,” Nikephoros 1: 119-83.

Hornblower, S. 1994. “Introduction,” ss. 1-72 i S. Hornblower (ed.), Greek Historio-
graphy. Oxford University Press: Oxford.

Hutton, W. 2005. Describing Greece: Landscape and Literature in the Periegesis of

Pausanias. Cambridge University Press: Cambridge.

Hyde, W.W. 1921. Olympic Victor Monuments and Greek Athletic Art. Carnegie
Institution of Washington: Washington.

Jebb, R.C. 1905. Bacchylides. The Poems and Fragments. Cambridge University Press:
Cambridge.

AIGIS 25,2 21



Jones, C.P. 2001. “Pausanias and his Guides, ss. 33—-39 i S.E. Alcock et al. (eds.),
Pausanias. Travel and Memory in Roman Greece. Oxford University Press:
Oxford.

Kanin, D.B. 1981. A Political History of the Olympic Games. Genudgivet som en
Westview Replica Edition af Routledge: London & New York 2018.

Keesling, C.M. 2017. Early Greek Portraiture. Monuments and Histories. Cambridge
University Press: Cambridge.

Knapp, R.C. & Mac Isaac, ].D. 2005. Excavations at Nemea. 111. The Coins. University
of California Press: Berkeley & London.

Kokolakis, M. 1992. “Intellectual Activity on the Fringes of the Games,’ ss. 153-58 i W.
Coulson & H. Kyrieleis (eds.), Proceedings of an International Symposium on

the Olympic Games. Deutsches Archdologisches Institut Athen: Athen.

Kyle, D.G. 2014. “Greek Female Sport. Rites, Running, and Racing,” ss. 258-75 i P.
Christesen & D.G. Kyle (eds.), A Companion to Sport and Spectacle in Greek
and Roman Antiquity. Blackwell Publishing: Malden.

Lammer, M. 1988. “Spectators and Their Behaviour at Contests in Ancient Greece,’
International Journal of Physical Education 25: 18-22.

Lammer, M. 2010. “The So-called Olympic Peace in Ancient Greece,” ss. 36—-60 i J.
Konig (ed.), Greek Athletics. Edinburgh University Press: Edinburgh.

Lapatin, K.D.S. 2001. Chryselephantine Statuary in the Ancient Mediterranean World.
Oxford University Press: Oxford.

Lattimore, S. 1988. “The Nature of Early Greek Victor Statues,” ss. 245-56 i S.J. Bandy
(ed.), Coroebus Triumphs. The Alliance of Sport and the Arts. San Diego State

University Press: San Diego.

Lee, H.M. 2001. The Program and Schedule of the Ancient Olympic Games. Weidmann:
Hildesheim.

Mackie, H. 2003. Grateful Errors. Pindar and the Performance of Praise. University of
Michigan Press: Ann Arbor.

Maehler, H. 1982. Die Lieder des Bakchylides I-I1. Brill: Leiden.

AIGIS 25,2 22



Mallwitz, A. 1972. Olympia und seine Bauten. Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt.

McDevitt, A. 2009. Bacchylides. The Victory Poems. Bristol Classical Press: London.

McWilliam, J. et al. (eds.). 2011a. The Statue of Zeus at Olympia. Cambridge Scholars
Press: Cambridge.

McWilliam, J. et al. 2011b. “Introduction,’ ss. 1-8 i J. McWilliam et al. 2011a.

Miller, S.G. 2004. Ancient Greek Athletics. Yale University Press: New Haven &

London.

Miller, S.G. 2012. Arete. Greek Sports from Ancient Sources®. University of California
Press: Berkeley, Los Angeles & London.

Mouratidis, J. 1984. “Heracles at Olympia and the Exclusion of Women from the
Ancient Olympic Games,” Journal of Sport History 11: 41-55.

Murray, S.C. 2021. “Rules and Order;” ss. 95—-119 i P. Christesen & C. Stocking (eds.), A
Cultural History of Sport in Antiquity. Bloomsbury: London.

Nicholson, N. 2016. The Poetics of Victory in the Greek West. Epinician, Oral Tradition,
and the Deinomenid Empire. Oxford University Press: Oxford.

Nielsen, T.H. 2004. “And the Walls Came Tumblin’ Down,” Aigis 4.2: 1-12.

Nielsen, T.H. 2007. Olympia and the Classical Hellenic City-State Culture. Det
Kongelige Danske Videnskabernes Selskab: Kebenhavn.

Nielsen, T.H. 2011a. “Team Ephesos,” Aigis Suppl. 1: Festskrift til Chr. Gorm Tortzen:
1-13.

Nielsen, T.H. 2011b. “Sport og elite i det klassiske Greekenland,” Aigis 11.1: 1-37.

Nielsen, T.H. 2014. “Et par sportshistoriske noter til Xenophons dialog Hieron,’” Aigis
Suppl. III: Festskrift til Chr. Marinus Taisbak: 1-8.

Nielsen, T.H. 2015. “Religion i den greeske bystat,” Aigis 15.1: 1-47.

AIGIS 25,2 23



Nielsen, T.H. 2019a. “Den ‘olympiske fred’ i det klassiske Greekenland,” http:/
/idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-

klassiske-graekenland/

Nielsen, T.H. 2019b. “Sejrssange — epinikiske oder i antikken,” http://idraetshistorie.dk/

temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/

Nielsen, T.H. 2022a. “On the Politics of Inclusion and Exclusion in Classical Greek
Sport (479-323 BC),” Rosetta 27: 71-100.

Nielsen, T.H. 2022b. “Klassisk greesk sport som underholdning,” ss. 7-32 i T. Svendrup
(ed.), Underholdning i antikken og middelalderen. Forlaget Adalen: Ega.

Nielsen, T.H. 2023. “Withour Dust,” ss. 240-52 i V. Pirenne-Delforge & M. Wecowski
(eds.), Politeia and Koinonia. Studies in Ancient Greek History in Honour of
Josine Blok. Brill: Leiden.

Nielsen, T.H. 2024a. Use and Abuse of the Ancient Olympics by the Classical Greek
City-States. Weidmann: Hildesheim.

Nielsen, T.H. 2024b. “Some Basic Aspects of Panhellenic Games and Festivals in the
Late-Archaic and Classical Period,” Estudios Cldsicos 164: 65—88.

Nielsen, T.H. 2024c. “Sport og soft power i de senarkaiske og klassiske greeske bystater;,’
Aigis 24.1, 1-64.

Nielsen, T.H. & Tortzen, Chr.G. 2022a. “Indledning,” ss. xi—xxv i Nielsen & Tortzen
2022.

Nielsen, T.H. & Tortzen, Chr. G. (eds.). 2022b. Pausanias. Beskrivelse af Grekenland.
Pa dansk ved E. Worm & C. Weber-Nielsen. Udgivet og indledt af T.H.

Nielsen & Chr.G. Tortzen. Museum Tusculanums Forlag: Charlottenlund.

Nobili, C. 2019. “Strategies of Communication in Agonistic Epigrams,” ss. 27-44 i C.
Ritter-Schmalz & R. Schwitter (eds.), Antike Texte und Materialitdt. De
Gruyter: Berlin.

Papakonstantinou, Z. 2003. “Alcibiades in Olympia: Olympic Ideology, Sport and Social
Conlflict in Classical Athens,” Journal of Sport History 30: 173—82.

AIGIS 25,2 24


http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/

Papakonstantinou, Z. 2015. “Spectator-Athlete Interaction in Ancient Greek Athletics,’
ss. 797-805 i B. Takmer et al. (eds.), Vir doctus anatolicus. Studies in Memory
of Sencer Sahin. Kabalci Yayincilik: Istanbul.

Papakonstantinou, Z. 2020. “Work and Leisure,” ss. 159-71 i E. Lytle (ed.), A Cultural
History of Work in Antiquity. Bloomsbury: London.

Patay-Horvath, A. 2015. New Approaches to the Temple of Zeus at Olympia.
Cambridge Scholars Press: Cambridge.

Peim, O. 2000. “Die Siegerstatuen von Schwerathleten in Olympia und ihre
Zusammenstellung durch Pausanias,” Nikephoros 13: 95-109.

Piérart, M. 2004. “Argolis,” ss. 599-619 i M.H. Hansen & T.H. Nielsen (eds.), An

Inventory of Archaic and Classical Poleis. Oxford University Press: Oxford.

Pleket, H.W. 1992. “The Participants in the Ancient Olympic Games: Social
Background and Mobility;,” ss. 147-52 i W. Coulson & H. Kyrieleis (eds.),
Proceedings of an International Symposium on the Olympic Games. Deutsches
Archéologisches Institut Athen: Athen.

Pretzler, M. 2007. Pausanias. Travel Writing in Ancient Greece. Duckworth: London.

Pritchard, D. 2013. Sport, Democracy and War in Classical Athens. Cambridge

University Press: Cambridge.

Raschke, W.]J. 1987. “Images of Victory,” ss. 38—54 i W.]J. Raschke (ed.), The Archaeology
of the Olympics. The Olympics and Other Festivals in Antiquity. University of

Wisconsin Press: Madison.

Rausa, F. 1994. Limmagine del vincitore. Latleta nella statuaria greca dalleta arcaica

allellenismo. Viella: Rom.
Richardson, N.J. 1992. “Panhellenic Cults and Panhellenic Poets,” CAH V?: 23—44.

Richardson, N.J. 1993. The Iliad: A Commentary. Volume VI: Books 21-24. Cambridge

University Press: Cambridge.

Richter, G.M.A. 1966. “The Pheidian Zeus at Olympia,” Hesperia 35: 166—70.

AIGIS 25,2 25



Ridgway, B.S. 1970. The Severe Style in Greek Sculpture. Princeton University Press:

Princeton.

Roy, J. 2002. “The Pattern of Settlement in Pisatis. The ‘Eight Poleis} ss. 229-47 i T.H.
Nielsen (ed.), Even More Studies in the Ancient Greek Polis. Franz Steiner
Verlag: Stuttgart.

Rubinstein, L. 2004. “Ionia,” ss. 1053—-1107 i M.H. Hansen & T.H. Nielsen (eds.), An
Inventory of Archaic and Classical Poleis. Oxford University Press: Oxford.

Rups, M. 1986. Thesauros. A Study of the Treasury Building as Found in Greek
Sanctuaries. Diss. John Hopkins University.

Rutherford, I. 2013. State Pilgrims and Sacred Observers in Ancient Greece. A Study of
Theoria and Theoroi. Cambridge University Press: Cambridge.

Scanlon, T.F. 2002. Eros and Greek Athletics. Oxford University Press: Oxford.

Scharff, S. 2024. Hellenistic Athletes. Agonistic Cultures and Self-Presentation.
Cambridge University Press: Cambridge.

Schwartz, A. 2009. Reinstating the Hoplite. Arms, Armour and Phalanx Fighting in

Archaic and Classical Greece. Franz Steiner Verlag: Stuttgart.

Shapiro, H.A. 1992. “Mousikoi Agones: Music and Poetry at the Panathenaia,” ss. 53-75
i]. Neils (ed.), Goddess and Polis. The Panathenaic Festival in Ancient Athens.

Princeton University Press: Princeton.
Shipley, G. 1987. A History of Samos 800—188 BC. Oxford University Press: Oxford.
Simonsen, A. 1984. Epiktets livsvisdom. Nyt Nordisk Forlag Arnold Busck: Kgbenhavn.

Smith, R.R.R. 2007. “Pindar, Athletes, and the Early Greek Statue Habit,” ss. 83—-139 i S.
Hornblower & C. Morgan (eds.), Pindar’s Poetry, Patrons, and Festivals. From
Archaic Greece to the Roman Empire. Oxford University Press: Oxford.

Spawforth, T. 2006. The Complete Greek Temples. Thames & Hudson: London.

Steen Due, O. 2002. Homers Odyssé pd Dansk af Otto Steen Due. Klassikerforeningens
Kildehaefter: Arhus.

AIGIS 25,2 26



Stewart, A. 2008. Classical Greece and the Birth of Western Art. Cambridge University
Press: Cambridge.

Swaddling, J. 2004. The Ancient Olympic Games®. British Museum Press: London.

ThesCra 1 = Thesaurus cultus et rituum antiquorum. 1. Processions, Sacrifices,
Libations, Fumigations, Dedications. The ]J. Paul Getty Museum: Los Angeles,
2004.

ThesCra VII = Thesaurus cultus et rituum antiquorum. VII. Festivals and Contests.
The J. Paul Getty Museum: Los Angeles, 2011.

Thomsen, K. 2017. “Zeusstatuen i Olympia,” ss. 219-41 i S.G. Saxkjeer & E. Mortensen
(eds.), Antikkens 7 vidundere. Aarhus Universitetsforlag: Arhus.

Trépanier, S. 2004. Empedocles. An Interpretation. Routledge: New York & London.

Weiler, 1. 1997. “Olympia — jenseits der Agonistik: Kultur und Spektakel,” Nikephoros
10: 191-213.

Weiler, 1. 2014. “Korruption und Kontrolle in der antiken Agonistik,” ss. 1-30 i K.
Harter-Uibopuu & T. Krause (eds.), Sport und Recht in der Antike.

Holzhausen: Wien.

AIGIS 25,2 27



