
De klassiske Olympiske Lege som tilskuerbegivenhed*

Thomas Heine Nielsen

Tilskuerne ved de antikke Olympiske Lege må have været selve den søjle, festivalens
berømmelse hvilede på, særligt hvad konkurrencerne angik. Som Lämmer siger: Uden
tilskuere ville ingen græsk atlet nogensinde have stillet op til konkurrence.1 Når tilsku-
erne atter var hjemme, vil de have berettet i det uendelige for alle, der gad høre, om alt
det, de havde oplevet i Olympia, og om, hvordan konkurrencerne var forløbet.2 

Vi ved dog ikke ret meget om tilskuerne, for kildematerialet til dette vigtige aspekt
af festivalen er desværre temmelig spinkelt. Det følgende må derfor blive en nærmest
impressionistisk collage baseret på kildestumper, der ikke alle hører til i samme periode
og ikke alle belyser netop Olympia. Det overordnede billede, der kan tegnes, gælder
dog nok i det væsentligste for Olympia i den klassiske periode (479–323 f.Kr.), en tid
som var guldalderen for store berømte bystater som Athen og Sparta og derfor den
periode, der normalt påkalder sig mest interesse.

Besøgstallet
Hvor stor den folkemængde var, der hvert fjerde år strømmede til Olympia for at
deltage i festivalens ritualer og overvære konkurrencerne, kan desværre ikke fastslås
særlig præcist, selvom den tydeligvis var stor efter antik målestok.3 De besøgende må
have været næsten udelukkende mænd, da gifte kvinder af ukendte årsager4 var

* Dette er en revideret, udvidet og dokumenteret genskrivning af en artikel publiceret uden noter på
spansk i 2024 (“Asistir a los Juegos,” Desperta Ferro Arqueologia & Historia 56: 28–33). – Tak til
Gorm Tortzen og Pernille Flensted-Jensen for fututiones muscarum.

1. Lämmer 1988: 18.
2. Lämmer 1988: 18; se også Hornblower 1994: 23, som siger “All states of any consequence knew

what went on at Olympia,” og den mest oplagte kilde til denne viden er borgere, der havde besøgt
festivalen.

3. Pindar beskriver f.eks. i Ol. 1.93 askealteret i helligdommen som πολυξενώτατος, besøgt af talløse
fremmede, eller som Friis Johansen (1981: 33) siger: “hvor gæster fylkes”; Bacchylides kalder (9.30)
de besøgende i Nemea for Ἑλλάνων ἀπείρων κύκλος, “the vast concourse of the Greeks” som Jebb
(1905: 305) siger, eller “the endless sea of Greeks” som McDevitt (2009: 51) siger.

4. For en diskussion af de mulige årsager, se Mouratidis 1984; se også de kortfattede bemærkninger
hos Barringer 2021: 61.

AIGIS  25,2 1



forment adgang til helligdommen under festivalen.5 Gifte kvinder kunne overvære
sportskonkurrencer andre steder i den græske verden,6 så årsagen må ligge i et ukendt
og specifikt olympisk forhold. Ugifte kvinder kunne dog være til stede,7 men i hvilket
omfang de faktisk var det, vides ikke.

Det bedste fingerpeg om, hvor højt besøgstallet i Olympia var, er de estimerede
tilskuerkapaciteter for de forskellige stadionanlæg i helligdommen. Tilskuerkapaciteten
for det senarkaiske stadion er beregnet til ca. 24.000,8 mens kapaciteten for den klas-
siske afløser er beregnet til ca. 45.000.9 Dette er betragtelige mængder, og selv disse tal
vil være de højeste besøgstal for nogen begivenhed i den klassiske græske verden, hvor
vel kun krig kunne samle mennesker i tilsvarende mængder.10 Alligevel mener Papa-
konstantinou, at besøgstallet må have været “much higher” end de 50.000, han selv
regner med, det klassiske stadion kunne rumme.11

Ved visse afholdelser af festivalen har besøgstallet været særlig højt. I 324 f.Kr.,
f.eks., havde den nyhed spredt sig, at Alexander ‘den Store’ havde beordret et kongeligt
dekret oplæst for den forsamlede folkemængde i Olympia.12 Dekretets indhold var
kendt på forhånd: Det befalede de græske bystater at tillade alle landsforviste at vende
hjem,13 og historikeren Diodorus Siculus (1. årh. f.Kr.) beretter, at 20.000 eksilanter var

5. Golden 1998: 13; Crowther 2001: 38; Scanlon 2002: 222; Miller 2004: 150–51; Kyle 2014: 266;
Murray 2021: 105; Nielsen 2022a: 84–85; Nielsen 2024a: 23–24. – Dette forbud er, som Barringer
2021: 61 bemærker, kun belagt for romersk tid, men det antages normalt, at det eksisterede allerede
i klassisk tid. 

6. Richardson 1992: 236; Dillon 2000: 458; Dillon 2021: 584; Scanlon 2002: 219–25; Nielsen 2022b: 15;
pace Guttmann 1986: 15. – Centrale kilder til kvinders tilstedeværelse ved festivaler med sports-
konkurrencer er: Hom. Hymn. Apoll. 146–50; Pind. Pyth. 9.97–103 (og muligvis Pyth. 10.54–60); og
Thuk. 3.103.3. Se også Lämmer 1988: 19.

7. Paus. 6.20.9 med Dillon 2000 og Crowther 2001: 38.
8. Nielsen 2007: 55.
9. Nielsen 2007: 55.
10. I Slaget ved Chaironeia i 338 f.Kr. kæmpede således ca. 77.400 soldater; i Slaget ved Mantinea i 362

kæmpede mere end 50.000; i Slaget ved Koroneia i 394 kæmpede ca. 40.000; ved Nemea i 394 ca.
40.000; og ved Plataiai i 479 kæmpede ca. 38.700 allierede grækere mod den persiske hær (tal fra
slagkatalogen hos Schwartz 2009: 235–92).

11. Papakonstantinou 2020: 164: Papakonstantinou forklarer desværre ikke, hvorfor han regner med
lang flere tilskuere end 50.000, men siger blot: “the Olympic stadium could accommodate around
fifty thousand but the actual number of attendees at the festival was certainly much higher”; Weiler
19967: 193 regner med 40.000–50.000 besøgende, mens Barringer 2021: 10 regner med 45.000–
50.000.

12. Diod. 17.109.1, 18.8.4; for en god diskussion af dekretet, se Bosworth 1988: 220–28.
13. Om de enorme praktiske vanskeligheder ved dette, se Nielsen 2024a: 48–52.

AIGIS  25,2 2



mødt op i Olympia for at høre dekretet blive proklameret:14 De hilste oplæsningen med
rungende jubel, hvilket nok var præcis, hvad Alexander havde håbet.15 

Kort sagt var der tusinder og atter tusinder til stede, når festivalen til ære for Zeus
Olympios blev afviklet.

Rejsen til helligdommen
For de fleste besøgende må rejsen til Olympia have været en tidsrøvende affære. Til
fods tog rejsen fra Athen til Olympia f.eks. 5–6 dage;16 selve festivalen varede fem
dage,17 så en athener måtte afsætte sådan noget som to til tre uger til et besøg i
Olympia.18 Ad havet vil rejsen ofte have været mindre tidskrævende,19 men langt de
fleste bystater lå jo betydeligt længere fra Olympia end Athen, så for de fleste besøg-
ende må rejsen have været temmelig langvarig og anstrengende.20 Dette forhold må
selvfølgelig have haft en væsentlig betydning for de tilrejsendes sociale baggrund, og
det virker som en rimelig antagelse, at de primært kom fra velstillede familier og ikke
fra sultens slavehær.21 Adgangen til festivalen har alligevel efter alt at dømme været
gratis.22

Nogle besøgende vil dog have været i Olympia som officielle repræsentanter for
deres bystater og ikke som privatpersoner, og de kan muligvis have rejst på bystatens
regning, selvom det nok har varieret fra bystat til bystat. De fleste bystater synes at
have sendt officielle delegationer bestående af prominente borgere til festivalen for at
deltage i ritualerne til ære for Zeus Olympios og repræsentere deres bystat over for den
øvrige græske verden.23 Sådanne delegationers medlemmer blev kaldt theoroi,

14. Diod. 18.8.5.
15. Diod. 18.8.5 med Nielsen 2024a: 48–52. – Også i 276 f.Kr. og i 208 f.Kr. var besøgstallene usædvan-

ligt høje: Scharff 2024: 35.
16. Crowther 2001: 38, der henviser til Xen. Mem. 3.13.5: ἐν πέντε ἢ ἓξ ἡμέραις ... ῥᾳδίως ἂν Ἀθήνηθεν

εἰς Ὀλυμπίαν ἀφίκοιο.
17. For festivalens varighed og program, se Lee 2001.
18. Crowther 2001: 38.
19. Crowther 2001: 40–41.
20. Weiler 1997: 192.
21. Lämmer 1988: 19.
22. Lämmer 1988: 19; Crowther 2001: 37.
23. Crowther 2011: 39; Rutherford 2013; Nielsen 2024a: 48–50; Nielsen 2024b: 76–77.

AIGIS  25,2 3



‘tilskuere’.24 Desværre er vores kildemateriale til disse theoroi ret begrænset, hvad den
klassiske periode angår, men det virker igen som en rimelig antagelse, at hver afhol-
delse af festivalen blev overværet af theoroi fra de fleste af de ca. 1000 bystater i den
vidstrakte græske verden.25 Delegationernes medlemmer blev, som antydet, normalt
rekrutteret fra bystaternes sociale og økonomiske eliter. Vi ved f.eks., at lederen af
Athens delegation til Olympia i 324 f.Kr. var ingen anden end Demosthenes.26 Dette var
på ingen måde en tilfældighed. Demosthenes havde tilbudt sig selv som delegationens
leder,27 og hans formål med den manøvre var at få et møde med Nikanor af Stageira,
der var i Olympia som Alexander ‘den Stores’ udsending.28 Hensigten med et sådant
møde må have været at forhandle med makedonerne om Athens besiddelser på Samos,
som byen stod til at miste som konsekvens af Alexander ‘den Stores’ dekret om
eksilanter, der blev læst højt for de besøgende under festivalen (se ovenfor s. 3). I 366
f.Kr. havde Athen erobret Samos, fordrevet alle samiere og fordelt rovet blandt sine
egne borgere.29 Hvis de landflygtige samiere skulle vende hjem, ville de athenske bosæt-
tere miste deres besiddelser, og det må have været det, Demosthenes (forgæves) søgte
at afværge. Themistokles30 og Kimon,31 to berømte statsmænd fra det 5. årh. f.Kr., vides
også at have ledet athenske delegationer til Olympia, så sammensætningen af disse
delegationer var tydeligvis et emne, Athen tog temmelig alvorligt, og det samme gjorde
nok alle andre bystater.32 Rekrutteringen af theoroi var også et emne, filosoffen Platon
(ca. 428–348 f.Kr.) fandt det værd at sige noget om, da han i sin høje alderdom i Lovene
beskrev, ikke den bedste tænkelige forfatning men den bedste mulige.33 Han bestemte,
at hans bystats delegationer til de panhellenske helligdomme skulle bestå af “så mange,

24. Rutherford 2013: 4.
25. Rutherford 2013: 55; Nielsen 2024b: 78.
26. Din. Contra Dem. 81
27. Din. Contra Dem. 82; Rutherford 2013: 164.
28. Din. Contra Dem. 81–82.
29. Isokr. 15.111; Dem. 15.9; Heracl. Lemb. Excerpta politiarum 35; Diod. 18.18.9; se Shipley 1987:

140–41 og Rubinstein 2004: 1098.
30. Arist. Eud. Eth. 1233b12 med Rutherford 2013: 162; Plut. Themist. 5.3 and 17.4 med Frost 1980:

168–69.
31. Arist. Eud. Eth. 1233b12 med Rutherford 2013: 162; Plut. Themist. 5.3.
32. Rutherford 2013: 162–65; Nielsen 2024a: 48–50; Nielsen 2024b: 78–79.
33. Pl. Leg. 950e.

AIGIS  25,2 4



så smukke og så gode” mænd som muligt “for at de ved de fælles religiøse og fredelige
begivenheder kan give deres by et ry, der kan måle sig med det man opnår i krig.”34

Alle rejsende med Olympia som destination stod under Zeus Olympios’ beskyt-
telse, dvs. under beskyttelse af den såkaldt hellige våbenhvile (ekecheiria), som bystaten
Elis, festivalens vært, proklamerede i forbindelse med dens afholdelse.35 Våbenhvilen
beskyttede ikke blot Elis’ eget territorium, men også de rejsende, der var på vej til
Olympia. Men på trods af den modernes olympismes postulat om det modsatte,36

betød våbenhvilen ikke, at al krig i den græske verden ophørte under festivalen – langt
fra, faktisk.

Faciliteter i helligdommen
Selve opholdet i Olympia var efter alt at dømme ikke specielt komfortabelt.37 Olympia
var ikke en by,38 men en landligt beliggende helligdom. Langt de fleste besøgende måtte
derfor bo i medbragte telte eller i midlertidige træbarakker stillet til rådighed af
arrangørerne,39 ikke ulig det, man ser ved moderne rockfestivaler som f.eks. Roskilde
Festivalen. Et egentligt hotel, kaldet Leonidaion efter dets sponsor Leonides af Naxos,
blev først opført ca. 330 f.Kr.,40 men det var naturligvis ikke stort nok til at huse alle, og
måske var det blot atleterne, der kunne benytte det.41

Festivalen fandt sted i august; det var stegende hedt under den brændende sol, og
vandforsyningen var rudimentær: Det var først i romersk kejsertid, nærmere betegnet i
153 e.Kr., at Olympia fik sin egen akvædukt og dermed rindende vand.42 Forud for det
klarede man sig med, ofte midlertidige, brønde gravet i området,43 eller vand fra den

34. Overs. Fich et al. 2014 (ὅτι πλείστους ἅμα καὶ καλλίστους τε καὶ ἀρίστους, οἵτινες εὐδόκιμον τὴν
πόλιν ἐν ἱεραῖς … συνουσίαις ποιήσουσι δοκεῖν, τοῖς περὶ τὸν πόλεμον ἀντίστροφον ἀποδιδόντες
δόξης παρασκεύην (se Rutherford 2013: 336)).

35. Lämmer 2010; Crowther 2001: 42; Nielsen 2019a.
36. Golden 2011.
37. Crowther 2001: 42–46.
38. Weiler 1997: 191; Roy 2002: 233.
39. Crowther 2001: 45; Nielsen 2004: 5 n. 14; Scharff 2024: 35.
40. Barringer 2021: 56.
41. Crowther 2001: 44.
42. Crowther 2001: 44; Swaddling 2004: 34.
43. Sinn 2000: 87–89; Barringer 2021: 45–47.

AIGIS  25,2 5



nærtliggende flod Kladeos.44 Badeanlæg kendes fra klassisk tid, men deres kapacitet
kan på ingen måde have dækket behovet.45 Så ukomfortabelt var det efter den alminde-
lige opfattelse at opholde sig i Olympia under festivalen, at en rasende slaveejer skal
have truet en slave, ikke med at kaste ham i trædemøllen, men med at tage ham med til
Olympia.46 

Mad og drikke købte man formentlig på stedet på det store marked (agora) der
skød op syd for helligdommen under festivalen; her, ved vi, blev falbudt frugt, byg, vin,
fiskesovs og kød, og sikkert alskens grøntsager.47 Der var desuden tradition for, at sejr-
herrer i konkurrencerne holdt store fester,48 men selv den mest gavmilde sejrherre kan
næppe have bespist måske helt op til 100.000 mennesker, så det kan kun have været
udvalgte gæster, der fik mildnet opholdet lidt med kulinarisk kunst og delikatesser.
Men det egentlig formildende var naturligvis også, at den olympiske festival var netop
dét: De Olympiske Lege. Som den stoiske filosof Epiktetos (ca. 50–125 e.Kr.) sagde:
“Men der sker ubehagelige og hårde ting i livet. – Hvordan i Olympia: sker de ikke dér?
Er I ikke ved at forgå af hede dér? Bliver I ikke mast i trængslen? Har I ikke elendige
badeforhold? Bliver I ikke drivende våde, når det øser? Og får I ikke mere end nok af
larm og råben og hvad der ellers er af gener? Men jeg går ud fra, at I standhaftigt finder
jer i alt dette, fordi I afvejer det mod det imponerende, I får at se”.49 I antikken var de
store religiøse festivaler i al almindelighed de lejligheder, hvor man slappede af og nød
livet og de goder, det havde at byde på,50 men festivalen i Olympia var nok særligt
vidunderlig, og et besøg dér var sikkert alt bøvlet værd.

44. Barringer 2021: 46.
45. Barringer 2021: 46.
46. Ael. VH 14.18: Ἀνὴρ Χῖος ὀργιζόμενος τῷ οἰκέτῃ “ἐγώ σε” ἔφη “οὐκ ἐς μύλην ἐμβαλῶ, ἀλλ’ ἐς

Ὀλυμπίαν ἄξω.” πολλῷ γὰρ ᾤετο πικροτέραν ὡς τὸ εἰκὸς εἶναι τιμωρίαν ἐκεῖνος ἐν Ὀλυμπίᾳ
θεώμενον ὑπὸ τῆς ἀκτῖνος ὀπτᾶσθαι ἢ ἀλεῖν μύλῃ παραδοθέντα.

47. Barringer 2021: 47–51. – Cicero Tusc. 5.9 kalder den olympiske festival for mercatus.
48. Heracl. Lemb. Excerpta politiarum 55; Plut. Alc. 11.1; Diog. Laert. 8.53.
49. Arr. Epict. diss. 1.6.26–28; overs. Simonsen 1984 (Ἀλλὰ γίνεταί τινα ἀηδῆ καὶ χαλεπὰ ἐν τῷ βίῳ. –

Ἐν Ὀλυμπίᾳ δ’ οὐ γίνεται; οὐ καυματίζεσθε; οὐ στενοχωρεῖσθε; οὐ κακῶς λούεσθε; οὐ καταβρέχεσθε,
ὅταν βρέχῃ; θορύβου δὲ καὶ βοῆς καὶ τῶν ἄλλων χαλεπῶν οὐκ ἀπολαύετε; ἀλλ’ οἶμαι ὅτι ταῦτα πάντα
ἀντιτιθέντες πρὸς τὸ ἀξιόλογον τῆς θέας φέρετε καὶ ἀνέχεσθε).

50. ThesCra I: 61; ThesCra VII: 7; Bremmer 1999: 99; Nielsen 2015: 35; Papakonstantinou 2020: 161.

AIGIS  25,2 6



Seværdigheder
Det må først og fremmest have været konkurrencerne, der trak besøgende til Olympia
og fik dem til at udholde de kummerlige forhold, men Olympia var et sted, der bugnede
af seværdigheder. At antikkens mennesker faktisk (også) ville rejse til de store hellig-
domme for at se deres herligheder, virker som en rimelig antagelse, og den bekræftes
da også af de skriftlige kilder. Forfatteren Xenophon (ca. 425–354 f.Kr.) lader således i
sin filosofiske dialog Hieron tyrannen Hieron af Syrakus – som dialogen skylder sit
navn – hævde, at en tyran lever et begrædeligt liv i social isolation, fordi han altid må
blive hjemme for at beskytte sit regime. Han kan derfor ikke, som almindelige borgere
gør, rejse på sightseeing til fremmede bystater eller til de store fælles festivaler (panegy-
reis) “hvor det der synes mennesker at være mest seværdigt er samlet”.51 Her nævnes
Olympia ikke specifikt, men Xenophon, som i en længere periode boede ganske nær
Olympia og med garanti besøgte festivalen,52 tænker givet på Olympia, og måske på
Delphi, hvor han også vides at have været.53 En særligt entusiastisk olympisk fan
besøgte festivalen hele tolv gange, dvs. uafbrudt i en periode på mere end fyrre år.54

Denne mand boede i Makedonien, så besøgene har været forbundet med en betragtelig
rejse, og han må have brugt en mindre formue på sine mange besøg. Han var sportsin-
teresseret ved vi,55 men han har givetvis også nydt at se de andre seværdigheder i
helligdommen. Som Casson siger, har helligdommens seværdigheder nok været “of all-
absorbing interest since they were able to distract the visitors’ attention from the
crowded conditions, lack of organized facilities, and, above all, the heat.”56

51. Xen. Hier. 1.11: ἔνθα γ’ ἃ ἀξιοθεατότατα δοκεῖ εἶναι ἀνθρώποις συναγείρεται (se Nielsen 2014: 2–4);
Arr. Epict. diss. 1.6.23.

52. Xen. An. 5.3.7.
53. Xen. An. 3.1.5.
54. EKM 1. Beroia no. 398.
55. EKM 1. Beroia no. 398.3–5: Πεισαῖα στάδια δωδεκάκις κατιδὼν; cf. Weiler 1997: 213.
56. Casson 1979: 79.

AIGIS  25,2 7



Grundplan af Olympia (fra Nielsen & Tortzen 2022b)

Ud over det arkaiske tempel for (oprindeligt både Zeus og) Hera57 og den elegante
række af skatkamre (thesauroi) på en terrasse lidt nordøst for templet58 var der det
vældige tempel for Zeus Olympios, det største tempel på det græske fastland på det
tidspunkt, hvor det stod færdigt omkring 460 f.Kr.59 Det var en majestætisk bygning i
den doriske orden, udsmykket med prægtige polykrome skulpturer i den nye strenge
stil,60 og templet må have været et under at skue. I 430’erne f.Kr. blev der endog instal-

57. Mallwitz 1972: 137–49.
58. Mallwitz 1972: 163–79. Om skatkamre, se Rups 1986.
59. Gruben & Hirmer 1986: 55–61; Spawforth 2006: 152–54; Patay-Horváth 2015; Barringer 2021:

120–37.
60. Ashmole & Yalouris 1967; Ridgway 1970; Stewart 2008: 88–100.

AIGIS  25,2 8



leret en mægtig chryselefantin statue af Zeus Olympios i templet,61 udført af den
berømte athenske billedhugger Pheidias, der også var mesteren bag den chryselefantine
statue af Athene i Parthenon på Athens akropolis. Statuen i Olympia blev regnet for en
af den antikke verdens syv vidundere,62 og den må have været en stor turistattraktion:
Antikke forfattere bliver helt lyriske, når de beskriver det indtryk, den gjorde på sine
beskuere.63

Men Pheidias’ mægtige Zeus var blot den mest berømte statue af guden i Olympia,
og en anden stor statue var et takoffer opsat af de allierede grækere, der besejrede
perserne under krigen i 480–479 f.Kr.64 En ret bemærkelsesværdig gruppe af statuer af
Zeus bestod af de såkaldte Zanes, en eleisk dialektform med betydningen ‘Zeus’er’:65

Det var bronzestatuer, der flankerede ruten ind på stadion neden for skatkammerter-
rassen. Disse statuer var finansieret af bøder, som atleter grebet i matchfixing var
blevet idømt,66 og på deres baser stod formanende metriske epigrammer, der advarede
sportsmændene mod at forsøge sig udi dén kunst.67 

Men den gruppe statuer, der appellerede mest direkte til sportsentusiaster, må
utvivlsomt have været de mange portrætstatuer af tidligere tiders vindere.68 En olym-
pisk sejrherre fik som bekendt ingen materiel præmie, men blot en symbolsk krans
flettet af olivengrene: Kransen var symbolet på hans sejr, og en olympisk sejr var efter
græsk opfattelse det ultimative, en mand kunne opnå.69 Men sejrherren fik faktisk ud
over kransen også et lidt mere konkret privilegium, nemlig retten til at opstille en
portrætstatue af sig selv i det hellige område (Altis).70 Mange sejrherrer benyttede sig af
dette privilegium, og på Pausanias’ tid stod der hundreder og atter hundreder af
sådanne portrætstatuer i helligdommen:71 Pausanias, der skrev en omfattende guide til

61. Richter 1966; Lapatin 2001: 79–90; McWilliam et al. 2011a.
62. MacWilliam et al. 2011b: 4; Thomsen 2017.
63. Se f.eks. Quint. Inst. 12.10.9; Arr. Epict. diss. 1.6.23; Dio Chrys. Or. 12.50–52.
64. Paus. 5.23.1 med Gauer 1968: 96–98.
65. Hermann 1974; Weiler 2014: 5–11; Buraselis 2017; Nielsen 2024a: 77–78.
66. Nielsen 2024a: 76–77.
67. Paus. 5.21.4.
68. Herrmann 1988.
69. Nielsen 2011a: 1.
70. Paus. 5.231.1 med Nobili 2019: 28 n. 9 og Nielsen 2024a: 83.
71. Herrmann 1988. – Om sådanne sejrherrestatuer, se Hyde 1921; Raschke 1987; Lattimore 1988;

Rausa 1994; Peim 2000; Smith 2007; Keesling 2017: 28–32, 83–91; Barringer 2021: 90–97, 149–55,

AIGIS  25,2 9



Grækenlands seværdigheder i anden halvdel af 2. årh. e.Kr.,72 omtaler omkring 200 og
understreger, at dette blot er et udvalg af de mest interessante. Sejrherrer bestilte
sådanne statuer hos de største billedhuggere, og i Olympia stod der værker af så
berømte klassiske mestre som Myron,73 Polykleitos,74 Pheidias75 og Lysippos,76 samt af
mange andre nu mindre kendte mestre: Pausanias nævner omkring 50 forskellige
billedhuggere under sin rundgang blandt sejrherrestatuerne.77 Man kunne få guidede
ture til disse statuer,78 og det er tydeligt fra Pausanias’ omtaler, at der knyttede sig både
egentlige historiske erindringer og fantasifulde anekdoter til de forskellige statuer.79

Her var altså et galleri af fortidens store sportsmænd, og antikke sportsentusiaster
udviste stor veneration over for fortidens stjerner,80 fuldstændig ligesom moderne
fodboldentusiaster hæger om mindet om spillere som Pelé, Maradona og Iniesta.

195–200; Nielsen 2024a: 83–89.
72. Om Pausanias, se Andersen & Eide 1992; Habicht 1998; Hutton 2005; Pretzler 2007; Nielsen &

Tortzen 2022a.
73. Paus. 6.2.2.
74. Paus. 6.4.11.
75. Paus. 6.4.5.
76. Paus. 6.1.5.
77. Herrmann 1988: 151–83; Nielsen 2024a: 86.
78. I 5.20.4 nævner Pausanias en olympisk guide ved navn – Aristarchos – og beskriver ham som ὁ τῶν

Ὀλυμπίασιν ἐξηγητής (‘Olympia-guide’), og det fremgår af 5.21.8-9, at de guidede ture omfattede
sejrherrestatuerne. Det vides ikke, om sådanne ture kunne fås allerede i arkaisk og klassisk tid, men
umuligt er det ikke, for statuerne, der selvfølgelig var beregnet på at blive set, må have været en stor
attraktion lige fra begyndelsen. – Om guider på Pausanias’ tid, se Jones 2001.

79. For egentlig historisk erindring, se f.eks. bemærkningerne om Troïlos af Elis i 6.1.4 og om Antipa-
tros af Milet i 6.2.6; for anekdoter, se bemærkningerne om Euthymos af Lokroi i 6.6.4–11, om Do-
rieus af Thourioi i 6.7.4–7, om Timanthes af Kleonai i 6.8.4, om Glaukos af Karystos i 6.10.1–3, og
om Theogenes af Thasos i 6.11.2–9. 

80. Se f.eks. Ar. Vesp. 1190–1207; se også Plb. 27.9.3–12.3: Den olympiske boksekamp, der her be-
skrives, blev udkæmpet i 216 f.Kr., og det var på affattelsestidspunktet midt i 2. årh. f.Kr. flere gene-
rationer siden; Philostratos, Imag. 2.6 er en detaljeret beskrivelse af et maleri af en finale i pankra-
tion, der blev udkæmpet i 564 f.Kr. Om sportsmænd i den mundtlige tradition i Magna Graecia, se
Nicholson 2016. 

AIGIS  25,2 10



Intellektuelle og kunstnere i Olympia
En sen kilde hævder, at den berømte historiker Herodot (ca. 480–ca. 420 f.Kr.) gjorde
sit store værk om Perserkrigene kendt ved at give offentlige oplæsninger i Olympia.81

Ingen samtidig kilde støtter dette udsagn, men selve idéen, at intellektuelle skulle give
oplæsninger i Olympia, er på ingen måde umulig: Den slags intellektuel aktivitet vides
at have fundet sted i Olympia.82 Den store ‘sofist’ Gorgias af Leontinoi (ca. 480–380
f.Kr.) holdt således en panhellensk brandtale i ca. 408 f.Kr.,83 og tyve år efter holdt
taleskriveren Lysias (ca. 445–380 f.Kr.), som nok boede i Athen, men hvis familie stam-
mede fra Syrakus, en flammende tale, hvori han opfordrede den græske verden til at
afsætte Syrakus’ tyran Dionysios den Første.84 Disse personligheder kan naturligvis
glimrende have ment, hvad de sagde, men deres optrædener var selvfølgelig også
markedsføring af deres metier. Polyhistoren Hippias af Elis (ca. 480–400 f.Kr.), den
bystat, der stod for den olympiske festival, overværede alle afholdelser af festivalen og
holdt taler og gav interviews på opfordring – det lader Platon ham i hvert fald sige i en
af dialogerne opkaldt efter ham.85 Platon selv og hans elev Aristoteles (384–322 f.Kr.)
besøgte også festivalen,86 og det samme gjorde nu mindre kendte filosoffer som f.eks.
Alexinos af Elis.87

Selvom det ikke er direkte bevidnet, må digtere som Simonides (ca. 556–468 f.Kr.),
Bacchylides (ca. 520–450 f.Kr.) og Pindar (ca. 520–440 f.Kr.) også ofte have været
blandt de besøgende:88 Den måske vigtigste genre, de arbejdede i, var den epinikiske
ode til ære for sportens sejrherrer,89 og tilstedeværelse under festivalen må have gavnet
kontakten til potentielle kunder betydeligt. Andre digtere vides at have fået deres

81. Lukian, Her. 1–2; Lukian hævder også, at Hippias af Elis, Prodikos af Keos, Anaximenes af Chios og
Polos af Akragas gav oplæsninger i Olympia.

82. Ebert et al. 1980: 90–91; Kokolakis 1992; Weiler 1997.
83. Gorgias fr. 7–8 (DK). – Om panhellensk ideologi, se Flower 2000.
84. Lys. 33.
85. Pl. Hp. min. 363cd.
86. Weiler 1997: 210.
87. Weiler 1997: 210–11.
88. Weiler 1997: 201.
89. Om epinikiske oder, se Carne-Ross 1985; Richardson 1992; Mackie 2003; og Agócs et al. 2012; se

også Ebbesen 2012 og Nielsen 2019b.

AIGIS  25,2 11



værker opført af professionelle rapsoder,90 så selvom der ikke var agones mousikoi på
programmet i Olympia som f.eks. ved Panathenæerne i Athen,91 var der altså musik at
vederkvæges ved under festivalen. Malere vides at have udstillet deres værker,92 og
billedhuggere må også have været til stede: blandt deres vigtigste kunder var olympiske
sejrherrer, på samme måde som det gjaldt de epinikiske digtere.

Konkurrencerne
Den mest spektakulære og mest populære blandt konkurrencerne synes at have været
firspandsløbet (tethrippon), der blev afviklet i den hippodrom, det endnu ikke er
lykkedes at identificere arkæologisk. En af årsagerne til firspandsløbets popularitet var,
ud over dets kvalitet som spektakel, den frydefulde forventning om, at der ville ske
ulykker, hvilket tilsyneladende var ret almindeligt.93 Af Pindar fremgår det f.eks., at ved
firspandsløbet ved De Pythiske Lege i Delphi i 462 f.Kr. gennemførte kun ét ud af små
fyrre spand løbet,94 og ved løbet i Olympia i 388 f.Kr. skete der ligeledes adskillige
ulykker.95 Den måde, grækerne anlagde hippodromer på, øgede faktisk risikoen for de
populære ulykker betragteligt (se tegningen nedenfor). Banen var ikke som moderne
baner rund, men aflang og rektangulær med en svag afrunding i den ene ende. I hver
ende af selve væddeløbsbanen stod en mindre søjle – kampter på græsk – som span-
dene skulle dreje omkring og forsætte tilbage i den modsatte retning, og et sådant sving
var selvsagt farligt: I Sophokles’ Elektra (skrevet ca. 420–410 f.Kr.) er det her, det går
galt for Orestes, så han ender i en dødelig ulykke.96 Der var intet midterværn mellem de
to endesøjler, og det betød, at der kunne ske frontale sammenstød, hvis et spand kom
ud af kurs, og det kunne naturligvis være fatalt for vognstyreren (der i parentes
bemærket næsten aldrig var firspandets ejer, men en slave eller en professionel).97

90. F.eks. Empedokles (Dikaiarchos fr. 87 (Wehrli); cf. Trépanier 2004: 23).
91. Shapiro 1992.
92. Crowther 2001: 49.
93. Dem. 61.29.
94. Pind. Pyth. 5.49–54.
95. Diod. 14.109.4.
96. Soph. El. 744–748.
97. Crowther 1994: 126.

AIGIS  25,2 12



Løbene kunne altså udvikle sig ret dramatisk, og denne kvalitet appellerede tilsynela-
dende voldsomt til tilskuerne.

De øvrige konkurrencer blev alle afviklet på stadion. I Olympia var stadion en ret
simpel struktur: en løbebane på et stadion (192 m) omgivet af skrånende jordvolde,
som tilskuerne stod eller sad på,98 så heller ikke her var komfort i højsædet. Antikkens
tilskuere var helt klart lige så entusiastiske og højrøstede som moderne tilskuere:99 Dét
fremgår tydeligt af de litterære kilder. I Iliadens 23. sang, i den store beskrivelse af
gravlegene for Patroklos, retter Homer ofte blikket mod tilskuernes højlydte reaktioner
på begivenhederne,100 ligesom han gør det klart, at der blev væddet på udfaldet af
hesteløbet.101 Bacchylides siger i en af sine epinikiske oder, at pentatleten Automedes af
Phleious’ præstationer fik tilskuerne i Nemea til at juble af begejstring.102 I den store
skildring af Orestes’ fiktive deltagelse i De Pythiske Lege i Sophokles’ Elektra (680–763)
rejser der sig et medlidenhedsudbrud fra tilskuerne, da de ser Orestes forulykke (750). I

98. Crowther 2001: 43.
99. Guttmann 1986: 167.
100. Hom. Il. 23.728 (bifald), 784 (latter), 815 (forundring), 822–23 (frygt og råben), 839–40 (latter), 847

(bifald), 869 (råben), 881 (forundring).
101. Hom. Il. 23.485.
102. Bacch. 9.35: βοὰν ὤτρυνε λαῶν (“begeisterte er zu Jubelrufen die Zuschauer” (Maehler 1982.I.: 95));

to andre passager retter også blikket mod tilskuernes jubel: i 3.9 siger Bacchylides, at publikum i
Olympia jublede i forbindelse med firspandsløbet i 468 f.Kr.: θρόησε δὲ λ[αός] (“aufjubelte das Volk”
(Maehler 1982.I.: 61)), og i 5.48–49, at den prægtige hingst Pherenikos bragte sin ejer νεόκροτον |
νίκαν, “endnu en sejr hilst med jubelråb” (cf. Jebb 1905: 275 og Maehler 1982.II.: 101). Hos Pindar er
der i almindelighed ringe interesse for selve sportsbegivenheden (Ebbesen 2012: 3), men lidt finder
man dog: I Ol. 9.93 hører vi om “megen råben” (ὅσσᾳ βοᾷ) fra tilskuerne ved festivalen i Marathon i
Attika, og i Ol. 10.72–73 forestiller Pindar sig en θόρυβον μέγαν, “et stort og larmende bifald” som
reaktion på diskoskastet ved Herakles’ mytiske grundlæggelsen af den olympiske festival.

AIGIS  25,2 13



Anabasis beskriver Xenophon en mere eller mindre improviseret sportsfestival, og her
hører vi om “råben og skrigen, latter og opmuntrende tilråb” fra tilskuerne.103 

I græske stadier var publikum ganske nær atleterne: Bacchylides siger f.eks. i en
anden ode, at tilskuerne ved De Isthmiske Lege stod så tæt på mållinjen, at en sejrherre
i det tidlige 5. årh. krydsede linjen og løb direkte ind i tilskuermasserne og gjorde deres
kapper våde af olien på sin krop.104 Den ringe afstand mellem tilskuere og atleter betød,
at tilskuerne kunne råbe til atleterne – og at en atlet kunne appellere til tilskuerne om
at tage hans parti. Græske tilskuere tog tilsyneladende ofte parti for den underlegne
part i f.eks. en boksekamp; et fænomen, der ikke er ukendt i moderne sport. Histori-
keren Polybios (ca. 200–118 f.Kr.) fortæller således om,105 hvordan den berømte stjer-
nebokser Kleitomachos af Theben i 216 f.Kr. under en kamp mod en ukendt
modstander fra Alexandreia måtte opleve, at publikum tog parti for hans modstander,
så snart denne fik sat et stød ind.106 Kleitomachos udskammede da publikum for deres
støtte til hans modstander, som var fra Ægypten og subsidieret af Kong Ptolemaios,
mens han, Kleitomachos, var en thebaner fra Boiotien!107 Dette, hævder Polybios, fik
tilskuerne til at skifte parti, og ægypteren blev besejret “af tilskuerne snarere end af
Kleitomachos.”108 Omvendt siger essayisten Isokrates (436–338 f.Kr.) i en generel
bemærkning,109 at tilskuerne ved løbekonkurrencer normalt rettede deres tilråb mod
løberne i front, og der kan vel udmærket have været forskel på tilskueradfærden ved
forskellige sportsgrene. Højrøstet og levende deltagelse fra tilskuernes side synes altså
at have været helt almindeligt.110

103. Xen. An. 4.8.28.
104. Bacch. 10.23–26: [δίανε]ν δ’ αὖτε θατήρων ἐλαίωι φάρε’ (“mit Öl die Mantel der Zuschauer be-

fleckte” (Maehler 19782.I: 103)).
105. Plb. 27.9.3–13.
106. Plb. 27.9.9.
107. Plb. 27.9.11–12.
108. Plb. 27.9.13: μᾶλλον ὑπὸ τοῦ πλήθους ἢ τοῦ Κλειτομάχου καταγωνισθῆναι.
109. Isokr. Euag. 9.79: ἐν τοῖς γυμνικοῖς ἀγῶσιν οἱ θεαταί· καὶ γὰρ ἐκεῖνοι παρακελεύονται τῶν δρομέων οὐ

τοῖς ἀπολελειμμένοις, ἀλλὰ τοῖς περὶ τῆς νίκης ἁμιλλωμένοις.
110. Lämmer 1988: 19.

AIGIS  25,2 14



Vold og optøjer
Vold og tilskueroptøjer er velkendte størrelser i forbindelse med moderne sportsbegi-
venheder. I sammenligning hermed ved vi ikke meget om den slags i antikken, men
Diodorus Siculus beretter dog, at olympiske tilskuere i 388 f.Kr. plyndrede de ekstrava-
gante pavilloner, der tilhørte tyrannen Dionysios den Første af Syrakus111 – og det er
nok for optimistisk at tro, at disse optøjer var en engangsforeteelse: I hvert fald havde
arrangørerne i Olympia mulighed for at idømme besøgende piskeslag112 – noget der
næppe havde været nødvendigt, hvis alting altid forløb i skønneste ro og orden.113

En af de vel vigtigste forudsætninger for tilskueruroligheder, nemlig den binære
opposition mellem os og dem, synes også at have været til stede ved antikke græske
sportsbegivenheder. Under udgravningerne af det sen-klassiske/tidligt-hellenistiske
stadion i Nemea fandt arkæologerne et betragteligt antal antikke mønter.114 Arkæonu-
mismatikerne bemærkede, at mønter fra bystater nær Nemea – hvorfra de fleste
tilskuere givetvis kom – havde en tendens til at klumpe sig sammen i bestemte områder
af stadion: mønter fra Korinth, Sikyon, Argos, Phleious og Kleonai, som alle lå mindre
end 25 km fra helligdommen. Denne distribution af mønter fortolkes som et produkt af
den måde, bestemte tilskuergrupper normalt placerede sig på stadion på, nemlig bystat
for bystat,115 dvs. som et tegn på, at tilskuere fra hver af disse bystater normalt satte sig
i samme område af stadion, sådan at der opstod ‘korinthiske afsnit’, ‘sikyoniske afsnit’
og så videre. Med andre ord sad – eller stod – man normalt sammen med andre fra ens
egen bystat, og på den måde opstod der ‘fangrupper’, og det er ikke vanskeligt at fore-
stille den verbale krig, de kan have ført mod hinanden116 – som moderne fangrupper

111. Diod. 14.108.2.
112. Thuk. 5.50.4.
113. Om piskestraf i antik græsk sport, se Crowther & Frass 1998, som dog koncentrerer sig om piske-

straf til atleter.
114. Publiceret i Knapp & Mac Isaac 2005.
115. Knapp & Mac Isaac 2005: 28–29; Nielsen 2022b: 23; Scharff 2024: 36.
116. I Il. 23.457–489 skildrer Homer, som led i beskrivelsen af tvespandsløbet, et heftigt ordskifte

mellem Idomeneus og Lille Aias, under hvilket Aias fornærmer Idomeneus groft; scholiasten (ad
476) bemærker: ἀγροικώδης μὲν ἡ λοιδορία, ἀλλὰ μιμεῖται διαθέσεις θεατῶν (“Hans fornærmelse er
uforskammet, men han [Homer] skildrer tilskueres karakteristiske optræden”; citeret i Richardson
1993: 222).

AIGIS  25,2 15



gør. Det kræver heller ikke megen fantasi at forestille sig den begejstrede jubel i f.eks.
det korinthiske afsnit, når et bysbarn tog kransen hjem.

At sådanne fangrupper kunne ryge i totterne på hinanden, synes at fremgå af en
passage hos filosoffen Plutarch (ca. 45–ca. 125 e.Kr.).117 Han omtaler en alvorlig
konflikt mellem tilskuere fra bystaterne Sikyon og Kleonai ved De Pythiske Lege. Begge
grupper hævdede, at en bestemt sejrherre kom fra déres bystat, og diskussionen blev så
ophedet, at det kom til tumulter, hvorunder sejrherren mistede livet. Begivenheden
kendes desværre kun fra Plutarch, der ikke daterer den, og dens historicitet kan vel
betvivles. Men hvis den er historisk, må den have fundet sted i klassisk tid, for Kleonai
blev opslugt af Argos i det sene 4. årh. f.Kr.118 Under alle omstændigheder er det dog
interessant at notere sig, at den slags begivenheder åbenbart ikke var utænkelige.

At alkohol kunne bidrage til at bringe gemytterne i kog, er indlysende, og måske
var det faktisk et problem, i hvert fald i Delphi. Her udstedte, eller indskærpede, hellig-
dommen i det 5. årh. f.Kr. et forbud mod at tage vin med på stadion, og overtrædelse af
forbuddet blev straffet med en betragtelig bøde.119 Hvis alkohol var et problem ved De
Pythiske Lege, var det samme givetvis tilfældet i Olympia.

Fortolkningen af præstationerne
Tilskuerne må på en helt konkret måde have været målet for de ikke-sportslige
budskaber, atleterne ønskede at sende til deres omverden – massemedier var der jo
ingen af i antikken. Græske sportsmænd, som i arkaisk og klassisk tid næsten udeluk-
kende kom fra overklassen,120 konkurrerede ikke for konkurrencens egen skyld, men for
at vinde121 og dermed hæve sig over andre i ære og omdømme og få ry for arete.122

Dette var særligt vigtigt, da der jo ikke eksisterede adel i den græske kultur: En aristo-
krat måtte stedse vise sit værd ved præstationer, og her talte sportspræstationer også.
Græske tilskuere synes at have haft for vane at fortolke sportssejre som udtryk for mere

117. Plut. Mor. 553a.
118. Piérart 2004: 611.
119. CID I.3 med Lämmer 1988: 20–21 og Miller 2012: 73. – For en anden fortolkning af denne ind-

skrift, se Colvin 2007: no. 55 s. 161.
120. Pleket 1992; Pritchard 2013: 34–83; Nielsen 2022a: 75–78.
121. Nielsen 2023.
122. Lämmer 1988: 18; Nielsen 2011b: 2–3; Nielsen 2024a: 59–67; Nielsen 2024c: 2–7.

AIGIS  25,2 16



end blot atletisk duelighed. Den klassiske historiker Thukydid (ca. 460–400 f.Kr.)
hævder i hvert fald, at aristokraten Alkibiades på et folkeforsamlingsmøde i Athen i 415
f.Kr. skal havde sagt, at hans ekstravagante optræden i Olympia i 416 f.Kr., som kulmi-
nerede med en sejr i firspandsløbet, i hvilket han deltog med ikke mindre end syv
spand,123 blev fortolket af tilskuerne som et udtryk for Athens magt, som de opfattede
som større, end den egentlig var.124 Sådan en opvisning, siger Alkibiades, efterlader
tilskuerne med et indtryk af magt og styrke. Hans grundidé er tydeligvis, at tilskuerne i
Olympia fortolkede hans personlige opvisning som en opvisning af Athens storhed. Nu
havde Alkibiades givet sine grunde til at føre dette synspunkt på banen, men det kan
glimrende være en korrekt udlægning af publikumsreaktionen i Olympia. Tanken er så
nærliggende, at den ikke er vanskelig at acceptere: Stort set det samme gør sig jo faktisk
gældende ved de moderne Olympiske Lege, som tilbyder et teater, der nærmest opfor-
drer til “comparison of different countries’ human resources.”125 Dette er egentlig, hvad
Thukydid lader Alkibiades sige, selvom tanken retter sig mod materielle snarere end
menneskelige ressourcer. Dette forhold var selvfølgelig vigtigt i sig selv, men det blev af
afgørende vigtighed, fordi der, som vi har set, var masser af blåt blod i de officielle dele-
gationer, bystaterne sendte til Olympia.126 

Sejrherrers personlige omdømme, ry og indflydelse vil givet også være blevet
udbygget og forbedret af tilskuernes fortolkningsramme, således som det fremgår e
contrario af den berømte indledende priamel i en elegi af den arkaiske digter Tyrtaios
(fl. ca. 650 f.Kr.):

Ingen mand vil jeg holde for værd at mindes i sange

   enten for rapfodet løb eller for brydningens kunst,

ej om han havde kyklopers vækst og kropslige styrke,

   eller besejred i løb vinden fra Thrakernes land ...127

123. Om Alkibiades i Olympia i 416 f.Kr., se Papakonstantinou 2003 og Gribble 2012.
124. Thuk. 6.16.1–2. Om denne passage: se Nielsen 2024a: 99–100.
125. Kanin 1981: 22.
126. Nielsen 2024a: 48–49.
127. Fr. 12; overs. Friis Johansen 2002: 62.

AIGIS  25,2 17



Passagen viser tydeligt, at der allerede på Tyrtaios’ tid var tradition for at anse atletiske
sejrherrer for noget helt særligt: De blev måske ligefrem hyldet i sang, ligesom mytolo-
giens store episke heroer. Hvilken respekt der stod om store sportsstjerner fremgår
også tydeligt af den kritik af forholdet, vi møder i en elegi af den senarkaiske filosof
Xenophanes (ca. 570–478 f.Kr.):

Nej, hvis en mand vinder sejer på Zeus’s jord i Olympia

   tæt ved Alpheios’s strøm, enten ved rapfodet løb

eller i femkamp eller i brydning, eller fordi han

   bedre end andre forstår boksningens smertende kunst,

eller behersker en skrækkelig kampform, pankration kaldet,

   da vil borgerne se på ham med større respekt:

Æresplads vil han få ved sportskampe, alle kan se ham;

   kosten vil være ham fri, byen betaler derfor;

byen forærer ham også en præmie til kosteligt eje;

   vinder han sejr med sin vogn, går det ham ligesådan.128

Der kan altså ikke være den ringeste tvivl om, at en succesfuld atlet fik en helt særlig
karisma, og den mest mindeværdige formulering af den kendsgerning møder vi i Odys-
seens 8. sang (8.147–148):129 

Aldrig vinder en mand så stor og berømmelig hæder130 

128. Fr. 2; overs. Friis Johansen 2002: 94.
129. Se Nielsen 2011: 1–2.
130. ‘Hæder’ er en oversættelse af det græske ord kleos (κλέος), et ord der er i familie med verbet klyein

(κλύειν), der betyder ‘høre’. Kleos er altså det, der høres om, siges om en mand, og betyder sådan
noget som ‘berømmelse’. Kleos er simpelthen dét, homeriske helte og historiske grækere higede
efter: Et ry der lever efter døden på kommende slægters læber, eller som Grønbech sagde: “Kleos
betyder hvad folk siger om en mand, deres rosende omtale af hans ædelmod og kækhed ... En
højættet mand kan ikke være tilfreds, uden hans kleos går viden om blandt mennesker, måske når
op til den brede himmel, men i hvert fald rækker så langt ud som venner og fjender kan bære hans
navn. Selv om det opfylder den ganske verden, fattes der noget, hvis det ikke tillige lever videre i
slægten og nøder sene tiders folk til at tale med beundring om hans manddom” (Grønbech 1961:
17–18).

AIGIS  25,2 18



som når han øver bedrift med styrke i ben og i arme.131

Da hæder var det centrale ikke-sportslige mål, græske sportsmænd kæmpede for,132 var
tilskuerne af fundamental betydning for hele meningen med konkurrencer; de var så at
side den græske sportskulturs raison d’être: Uden dem havde ingen stillet op, for uden
tilskuere havde der ingen hæder været at vinde.133

Bibliografi
Agócs, P. et al. (eds.). 2012. Reading the Victory Ode. Cambridge University Press:

Cambridge.

Andersen, Ø. & Eide, T. (eds.). 1992. I Hellas med Pausanias. Artikler og oversettelser.
Det Norske Institut i Athen: Bergen.

Ashmole, B. & Yalouris, N. 1967. Olympia: The Sculptures of the Temple of Zeus.
Phaidon Press: London.

Barringer, J.M. 2021. Olympia. A Cultural History. Princeton University Press:
Princeton & Oxford.

Bosworth, A.B. 1988. Conquest and Empire. The Rule of Alexander the Great.
Cambridge University Press: Cambridge.

Bremmer, J.N. 1999. Greek Religion. Oxford University Press: Oxford.

Buraselis, K. 2017. “Zanes Speak: Olympic Fines in Hellenic Intellectual and Political
Context,” Hyperboreus 23: 133–41.

Carne-Ross, D.S. 1985. Pindar. Yale University Press: New Haven & London. 

Casson, L. 1979. Travel in the Ancient World. Book Club Associates: London.

131. Overs. Steen Due 2002.
132. Lämmer 1988: 18; Nielsen 2011b: 2–3; Nielsen 2024a: 59–67.
133. Lämmer 1988: 18.

AIGIS  25,2 19



Colvin, S. 2007. A Historical Greek Reader. Mycenean to the Koiné. Oxford University
Press: Oxford.

Crowther, N. 1994. “Reflections on Greek Equestrian Events. Violence and Spectator
Attitudes,” Nikephoros 7: 121–33.

Crowther, N. 2001. “Visiting the Olympic Games in Ancient Greece: Travel and
Conditions for Athletes and Spectators,” The International Journal of the
History of Sport 18.4: 37–52.

Crowther, N.B. & Frass, M. 1998. “Flogging as a Punishment in the Ancient Games,”
Nikephoros 11: 51–82.

Dillon, M. 2000. “Did Parthenoi Attend the Olympic Games? Girls and Women Com-
peting, Spectating, and Carrying out Cult Roles at Greek Religious Festivals,”
Hermes 128: 457–80.

Dillon, M. 2021. “Cult and Competition,” ss. 567–91 i A. Futrell & T.F. Scanlon (eds.),
The Oxford Handbook of Sport and Spectacle in the Ancient World. Oxford
University Press: Oxford.

Ebbesen, S. 2012. “Herskerlyrens oder. Pindars første og tiende pythiske,” Aigis 12.2: 1–
24.

Ebert, J. et al. 1980. Olympia. Von den Anfängen bis zu Coubertin. Koehler & Amelang:
Leipzig.

Fich, H. et al. 2014. Lovene, ss. 9–465 i J. Mejer & Chr. G. Tortzen (eds.), Platon. V.
Samlede værker i ny oversættelse. Gyldendal: København.

Finley, M.I. & Pleket, H.W. 1976. The Olympic Games: The First Thousand Years.
Chatto & Windus: London. 

Flower, M. 2000. “From Simonides to Isocrates: The Fifth-Century Origins of Fourth-
Century Panhellenism,” Classical Antiquity 19: 65–101.

Friis Johansen, H. 1981. Pindar. Tretten Epinikier. Klassikerforeningens Kildehæfter:
Herning.

Friis Johansen, H. 2002. Fri mands tale. Græsk litteratur indtil Alexander den Stores
tid. Odense Universitetsforlag: Odense.

AIGIS  25,2 20



Frost, F.J. 1980. Plutarch’s Themistocles. A Commentary. Princeton University Press:
Princeton.

Gauer, W. 1968. Weihgeschenke aus den Perserkriegen. E. Wasmuth: Tübingen.

Golden, M. 1998. Sport and Society in Ancient Greece. Cambridge University Press:
Cambridge.

Golden, M. 2011. “War and Peace in the Ancient and Modern Olympics,” Greece &
Rome 58.1: 1–13.

Gribble, D. 2012. “Alcibiades at the Olympics: Performance, Politics and Civil Ideology,”
Classical Quarterly 62.1: 45–71.

Gruben, G. & Hirmer, M. 1986. Die Tempel der Griechen⁴. Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft: Darmstadt.

Grønbech, V. 1961. Hellas. Kultur og religion. I. Adeltiden². Gyldendal: København.

Guttmann, A. 1986. Sports Spectators. Columbia University Press: New York. 

Habicht, C. 1998. Pausanias’ Guide to Ancient Greece². University of California Press:
Berkeley & London.

Herrmann, H.-V. 1974. “Zanes,” RE Suppl. XIV: 977–81.

Herrmann, H.-V. 1988. “Die Siegerstatuen von Olympia,” Nikephoros 1: 119–83.

Hornblower, S. 1994. “Introduction,” ss. 1–72 i S. Hornblower (ed.), Greek Historio-
graphy. Oxford University Press: Oxford.

Hutton, W. 2005. Describing Greece: Landscape and Literature in the Periegesis of
Pausanias. Cambridge University Press: Cambridge.

Hyde, W.W. 1921. Olympic Victor Monuments and Greek Athletic Art. Carnegie
Institution of Washington: Washington.

Jebb, R.C. 1905. Bacchylides. The Poems and Fragments. Cambridge University Press:
Cambridge.

AIGIS  25,2 21



Jones, C.P. 2001. “Pausanias and his Guides,” ss. 33–39 i S.E. Alcock et al. (eds.),
Pausanias. Travel and Memory in Roman Greece. Oxford University Press:
Oxford.

Kanin, D.B. 1981. A Political History of the Olympic Games. Genudgivet som en
Westview Replica Edition af Routledge: London & New York 2018.

Keesling, C.M. 2017. Early Greek Portraiture. Monuments and Histories. Cambridge
University Press: Cambridge.

Knapp, R.C. & Mac Isaac, J.D. 2005. Excavations at Nemea. III. The Coins. University
of California Press: Berkeley & London.

Kokolakis, M. 1992. “Intellectual Activity on the Fringes of the Games,” ss. 153–58 i W.
Coulson & H. Kyrieleis (eds.), Proceedings of an International Symposium on
the Olympic Games. Deutsches Archäologisches Institut Athen: Athen.

Kyle, D.G. 2014. “Greek Female Sport. Rites, Running, and Racing,” ss. 258–75 i P.
Christesen & D.G. Kyle (eds.), A Companion to Sport and Spectacle in Greek
and Roman Antiquity. Blackwell Publishing: Malden.

Lämmer, M. 1988. “Spectators and Their Behaviour at Contests in Ancient Greece,”
International Journal of Physical Education 25: 18–22.

Lämmer, M. 2010. “The So-called Olympic Peace in Ancient Greece,” ss. 36–60 i J.
König (ed.), Greek Athletics. ‎Edinburgh University Press: Edinburgh. 

Lapatin, K.D.S. 2001. Chryselephantine Statuary in the Ancient Mediterranean World.
Oxford University Press: Oxford.

Lattimore, S. 1988. “The Nature of Early Greek Victor Statues,” ss. 245–56 i S.J. Bandy
(ed.), Coroebus Triumphs. The Alliance of Sport and the Arts. ‎ San Diego State
University Press: San Diego.

Lee, H.M. 2001. The Program and Schedule of the Ancient Olympic Games. Weidmann:
Hildesheim.

Mackie, H. 2003. Grateful Errors. Pindar and the Performance of Praise. University of
Michigan Press: Ann Arbor.

Maehler, H. 1982. Die Lieder des Bakchylides I–II. Brill: Leiden. 

AIGIS  25,2 22



Mallwitz, A. 1972. Olympia und seine Bauten. Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt.

McDevitt, A. 2009. Bacchylides. The Victory Poems. Bristol Classical Press: London.

McWilliam, J. et al. (eds.). 2011a. The Statue of Zeus at Olympia. Cambridge Scholars
Press: Cambridge.

McWilliam, J. et al. 2011b. “Introduction,” ss. 1–8 i J. McWilliam et al. 2011a.

Miller, S.G. 2004. Ancient Greek Athletics. Yale University Press: New Haven &
London.

Miller, S.G. 2012. Arete. Greek Sports from Ancient Sources³. University of California
Press: Berkeley, Los Angeles & London.

Mouratidis, J. 1984. “Heracles at Olympia and the Exclusion of Women from the
Ancient Olympic Games,” Journal of Sport History 11: 41–55.

Murray, S.C. 2021. “Rules and Order,” ss. 95–119 i P. Christesen & C. Stocking (eds.), A
Cultural History of Sport in Antiquity. Bloomsbury: London.

Nicholson, N. 2016. The Poetics of Victory in the Greek West. Epinician, Oral Tradition,
and the Deinomenid Empire. Oxford University Press: Oxford.

Nielsen, T.H. 2004. “And the Walls Came Tumblin’ Down,” Aigis 4.2: 1–12.

Nielsen, T.H. 2007. Olympia and the Classical Hellenic City-State Culture. Det
Kongelige Danske Videnskabernes Selskab: København.

Nielsen, T.H. 2011a. “Team Ephesos,” Aigis Suppl. 1: Festskrift til Chr. Gorm Tortzen:
1–13.

Nielsen, T.H. 2011b. “Sport og elite i det klassiske Grækenland,” Aigis 11.1: 1–37.

Nielsen, T.H. 2014. “Et par sportshistoriske noter til Xenophons dialog Hieron,” Aigis
Suppl. III: Festskrift til Chr. Marinus Taisbak: 1–8.

Nielsen, T.H. 2015. “Religion i den græske bystat,” Aigis 15.1: 1–47.

AIGIS  25,2 23



Nielsen, T.H. 2019a. “Den ‘olympiske fred’ i det klassiske Grækenland,” http:/
/idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-
klassiske-graekenland/ 

Nielsen, T.H. 2019b. “Sejrssange – epinikiske oder i antikken,” http://idraetshistorie.dk/
temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/ 

Nielsen, T.H. 2022a. “On the Politics of Inclusion and Exclusion in Classical Greek
Sport (479–323 BC),” Rosetta 27: 71–100.

Nielsen, T.H. 2022b. “Klassisk græsk sport som underholdning,” ss. 7–32 i T. Svendrup
(ed.), Underholdning i antikken og middelalderen. Forlaget Ådalen: Egå.

Nielsen, T.H. 2023. “Withour Dust,” ss. 240–52 i V. Pirenne-Delforge & M. Węcowski
(eds.), Politeia and Koinonia. Studies in Ancient Greek History in Honour of
Josine Blok. Brill: Leiden. 

Nielsen, T.H. 2024a. Use and Abuse of the Ancient Olympics by the Classical Greek
City-States. Weidmann: Hildesheim. 

Nielsen, T.H. 2024b. “Some Basic Aspects of Panhellenic Games and Festivals in the
Late-Archaic and Classical Period,” Estudios Clásicos 164: 65–88.

Nielsen, T.H. 2024c. “Sport og soft power i de senarkaiske og klassiske græske bystater,”
Aigis 24.1, 1–64.

Nielsen, T.H. & Tortzen, Chr.G. 2022a. “Indledning,” ss. xi–xxv i Nielsen & Tortzen
2022. 

Nielsen, T.H. & Tortzen, Chr. G. (eds.). 2022b. Pausanias. Beskrivelse af Grækenland.
På dansk ved E. Worm & C. Weber-Nielsen. Udgivet og indledt af T.H.
Nielsen & Chr.G. Tortzen. Museum Tusculanums Forlag: Charlottenlund. 

Nobili, C. 2019. “Strategies of Communication in Agonistic Epigrams,” ss. 27–44 i C.
Ritter-Schmalz & R. Schwitter (eds.), Antike Texte und Materialität. De
Gruyter: Berlin.

Papakonstantinou, Z. 2003. “Alcibiades in Olympia: Olympic Ideology, Sport and Social
Conflict in Classical Athens,” Journal of Sport History 30: 173–82.

AIGIS  25,2 24

http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/den-olympiske-fred-i-det-klassiske-graekenland/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/
http://idraetshistorie.dk/temaer/sport-i-antikken/sejrssange-epinikiske-oder-i-antikken/


Papakonstantinou, Z. 2015. “Spectator-Athlete Interaction in Ancient Greek Athletics,”
ss. 797–805 i B. Takmer et al. (eds.), Vir doctus anatolicus. Studies in Memory
of Sencer Şahin. Kabalci Yayincilik: Istanbul. 

Papakonstantinou, Z. 2020. “Work and Leisure,” ss. 159–71 i E. Lytle (ed.), A Cultural
History of Work in Antiquity. Bloomsbury: London. 

Patay-Horváth, A. 2015. New Approaches to the Temple of Zeus at Olympia.
Cambridge Scholars Press: Cambridge.

Peim, O. 2000. “Die Siegerstatuen von Schwerathleten in Olympia und ihre
Zusammenstellung durch Pausanias,” Nikephoros 13: 95–109.

Piérart, M. 2004. “Argolis,” ss. 599–619 i M.H. Hansen & T.H. Nielsen (eds.), An
Inventory of Archaic and Classical Poleis. Oxford University Press: Oxford. 

Pleket, H.W. 1992. “The Participants in the Ancient Olympic Games: Social
Background and Mobility,” ss. 147–52 i W. Coulson & H. Kyrieleis (eds.),
Proceedings of an International Symposium on the Olympic Games. Deutsches
Archäologisches Institut Athen: Athen.

Pretzler, M. 2007. Pausanias. Travel Writing in Ancient Greece. Duckworth: London.

Pritchard, D. 2013. Sport, Democracy and War in Classical Athens. Cambridge
University Press: Cambridge.

Raschke, W.J. 1987. “Images of Victory,” ss. 38–54 i W.J. Raschke (ed.), The Archaeology
of the Olympics. The Olympics and Other Festivals in Antiquity. University of
Wisconsin Press: Madison.

Rausa, F. 1994. L’immagine del vincitore. L’atleta nella statuaria greca dall’età arcaica
all’ellenismo. Viella: Rom.

Richardson, N.J. 1992. “Panhellenic Cults and Panhellenic Poets,” CAH V²: 23–44.

Richardson, N.J. 1993. The Iliad: A Commentary. Volume VI: Books 21–24. Cambridge
University Press: Cambridge.

Richter, G.M.A. 1966. “The Pheidian Zeus at Olympia,” Hesperia 35: 166–70.

AIGIS  25,2 25



Ridgway, B.S. 1970. The Severe Style in Greek Sculpture. Princeton University Press:
Princeton.

Roy, J. 2002. “The Pattern of Settlement in Pisatis. The ‘Eight Poleis’,” ss. 229–47 i T.H.
Nielsen (ed.), Even More Studies in the Ancient Greek Polis. Franz Steiner
Verlag: Stuttgart.

Rubinstein, L. 2004. “Ionia,” ss. 1053–1107 i M.H. Hansen & T.H. Nielsen (eds.), An
Inventory of Archaic and Classical Poleis. Oxford University Press: Oxford.

Rups, M. 1986. Thesauros. A Study of the Treasury Building as Found in Greek
Sanctuaries. Diss. John Hopkins University.

Rutherford, I. 2013. State Pilgrims and Sacred Observers in Ancient Greece. A Study of
Theōriā and Theōroi. Cambridge University Press: Cambridge.

Scanlon, T.F. 2002. Eros and Greek Athletics. Oxford University Press: Oxford.

Scharff, S. 2024. Hellenistic Athletes. Agonistic Cultures and Self-Presentation.
Cambridge University Press: Cambridge.

Schwartz, A. 2009. Reinstating the Hoplite. Arms, Armour and Phalanx Fighting in
Archaic and Classical Greece. Franz Steiner Verlag: Stuttgart. 

Shapiro, H.A. 1992. “Mousikoi Agones: Music and Poetry at the Panathenaia,” ss. 53–75
i J. Neils (ed.), Goddess and Polis. The Panathenaic Festival in Ancient Athens.
Princeton University Press: Princeton.

Shipley, G. 1987. A History of Samos 800–188 BC. Oxford University Press: Oxford.

Simonsen, A. 1984. Epiktets livsvisdom. Nyt Nordisk Forlag Arnold Busck: København.

Smith, R.R.R. 2007. “Pindar, Athletes, and the Early Greek Statue Habit,” ss. 83–139 i S.
Hornblower & C. Morgan (eds.), Pindar’s Poetry, Patrons, and Festivals. From
Archaic Greece to the Roman Empire. Oxford University Press: Oxford.

Spawforth, T. 2006. The Complete Greek Temples. Thames & Hudson: London.

Steen Due, O. 2002. Homers Odyssé på Dansk af Otto Steen Due. Klassikerforeningens
Kildehæfter: Århus.

AIGIS  25,2 26



Stewart, A. 2008. Classical Greece and the Birth of Western Art. Cambridge University
Press: Cambridge.

Swaddling, J. 2004. The Ancient Olympic Games³. British Museum Press: London.

ThesCra I = Thesaurus cultus et rituum antiquorum. I. Processions, Sacrifices,
Libations, Fumigations, Dedications. The J. Paul Getty Museum: Los Angeles,
2004.

ThesCra VII = Thesaurus cultus et rituum antiquorum. VII. Festivals and Contests.
The J. Paul Getty Museum: Los Angeles, 2011.

Thomsen, K. 2017. “Zeusstatuen i Olympia,” ss. 219–41 i S.G. Saxkjær & E. Mortensen
(eds.), Antikkens 7 vidundere. Aarhus Universitetsforlag: Århus.

Trépanier, S. 2004. Empedocles. An Interpretation. Routledge: New York & London.

Weiler, I. 1997. “Olympia – jenseits der Agonistik: Kultur und Spektakel,” Nikephoros
10: 191–213.

Weiler, I. 2014. “Korruption und Kontrolle in der antiken Agonistik,” ss. 1–30 i K.
Harter-Uibopuu & T. Krause (eds.), Sport und Recht in der Antike.
Holzhausen: Wien.

AIGIS  25,2 27


